

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الجزائر 1 بن يوسف بن خدّة كلية العلوم الإسلامية



القسم: اللغة العربية والحضارة الإسلامية

الحياة العلمية والاجتماعية بالأندلس من خلال كتب الحسبة والنوازل في عصري الطوائف والمرابطين (422هـ/1031-1144م)

أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه علوم في العلوم الإسلامية تخصص: الحضارة الإسلامية

> إعداد الطالب: براهيم بن حلية

السنة الجامعية: 1446-1447هـ/2024-2025م



# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الجزائر 1 بن يوسف بن خدّة كلية العلوم الإسلامية



القسم: اللغة العربية والحضارة الإسلامية

الحياة العلمية والاجتماعية بالأندلس من خلال كتب الحسبة والنوازل في عصري الطوائف والمرابطين (422هـ/1031-1144م)

أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه علوم في العلوم الإسلامية تخصص: الحضارة الإسلامية

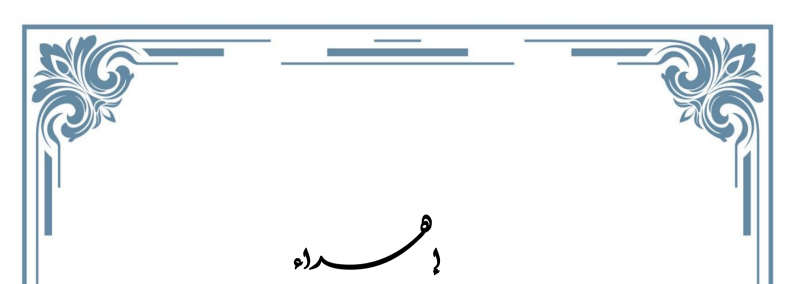
إشراف الأستاذ الدكتور: توفيق مزاري عبد الصمد إعداد الطالب: براهيم بن حليمة

## اللجنة المناقشة:

| الصفة | الدرجة العلمية       | الاسم واللقب                           |    |
|-------|----------------------|----------------------------------------|----|
| رئيسا | أستاذ التعليم العالي | الأستاذ الدكتور/ سيد أحمد بن نعاني     | 01 |
| مقررا | أستاذ التعليم العالي | الأستاذ الدكتور/ توفيق مزاري عبد الصمد | 02 |
| عضوا  | أستاذ التعليم العالي | الأستاذ الدكتور/ عفيفة خروبي           | 03 |
| عضوا  | أستاذ التعليم العالي | الأستاذ الدكتور/ سامية جباري           | 04 |
| عضوا  | أستاذ التعليم العالي | الأستاذ الدكتور/ موسى هواري            | 05 |
| عضوا  | أستاذ محاضر (أ)      | الدكتور/ المنور عواد                   | 06 |

السنة الجامعية: 1446-1447هـ/2024-2025م





إلى الوالدين الكريمين إلى جميع أفراد عائلتي الأعزاء إلى الزوجة الكريمة أم أسامة إلى أولادي: أسامة، يونس، ليث، محا.

أُهدي هذا الإنجاز العلمي.





أشكر الله أولا وآخر على نعمه الكثيرة وآلائه الوفيرة ومنها إنجاز هذه الأطروحة ثم

أشكر أستاذي الفاضل أ. د توفيق مزاري عبد الصمد على إشرافه على هذه الرسالة العلمية، وعلى ما قدّمه من توجيهات أنارت لي الطريق، وما رسمه من معالم أوضحت لي السبيل

وأشكركل من قدّم لي يد العون بنصح أو أمدني بفائدة، وأخص بالذكر الصديق العزيز الدكتور منور عواد الذي أعانني على إخراج هذه الرسالة في هذه الحلة القشيبة.

وأشكر جُندية الخفاء على ما بذلت من جمود، وحملت ثِقل تربية الأولاد لتُخفّف عني العناء، وصبرت عليّ لتهيئ لي الجوّ، حتى تم هذا العمل واكتمل.





#### المقدمة:

الحمد لله على الفضائل والفواضل، واليّعم النوازل، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة نعدُّها ذُخرًا ليوم الحشر، وحسبة لعظيم الأجر، وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله، علم الناس أمور دينِهم ليحيوا حياةً علمية نيّرة، ويعيشوا عيشة اجتماعية حَيِّرة، فنفر من أتباعه طوائف ليتفقهوا في الدّين، ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون، واقتبس من نور رسالته أقوام وصاروا على ثغور العلم مرابطين، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين، ما سار بدرٌ في الدُّجى، وما دام خيرُ ربنا يُرتجى.

أما بعد، فإن كتب النوازل والحسبة تعدّ منجما غنيًّا بالفوائد العلمية التي أغفلتها كتب التاريخ العام، وأهملتها كتب التراجم والفهارس والجغرافيا والرِّحلات وغيرها مما يعتمد عليه المؤرخ عموما، والباحث في التاريخ الاجتماعي خصوصا، مما جعل كثيرا من المؤرخين المعاصرين يعودون إليها في توثيق المعلومات، وكشف الغوامض والمبهمات، وقد كان لبلاد الأندلس حظٌ من هذا الاهتمام بكتب الحسبة والنوازل في الكتابة التاريخية.

ولقد بلغت بلاد الأندلس أوج عطائها وتحضُّرها خلال الحكم الأُموي لا سيما في عصر الخلافة، ليعقبه عصر التفكك والتشتت إلى دويلات وطوائف، مثَّلتُها أُسرُّ حكمت مناطق متفرقة من أرض الأندلس، عُرفت فيما بعد في الكتابات التاريخية بمصطلح ممالك الطوائف أو دويلات الطوائف، ولقد دام حُكم بعض هذه الأسر لممالكهم الصغيرة نحو ثلثي قرن، إلى أن جاء المرابطون؛ فأزاحوهم عن مناصبهم وأزالوهم عن عروشهم، ورجعت الأندلس إلى سابق عهدها موحدة تحت حكم واحد هو حكم المرابطين، وبقي أمرها كذلك لما يزيد عن نصف قرن، حتى جاء بنو عبد المؤمن المعروفون بالموحدين، وخلفوا المرابطين في حكم الأندلس.

ولأن تاريخ هذين العصرين \_ عصري الطوائف والمرابطين \_ لا يزال مجالا خصبا لمزيد من الدراسات، والإجابة عن كثير من التساؤلات، أحببت أن يكون لي إسهام علمي في تاريخنا المجيد، بالاعتماد أصالة على كتب الحسبة والنوازل، وتتميم ما يكون من نقص من خلال المصادر والمراجع المختلفة الأخرى.

## التعريف بالموضوع:

يبحث موضوع الدراسة الحياة العلمية والاجتماعية بالأندلس، وذلك بتحليل المعلومات التي تزخر بها كتب الحسبة والنوازل في عصري ملوك الطوائف والمرابطين، فكم من تقرير لكاتب من المؤلفين في مجال الحسبة يحمل في طياته صورةً حقيقية ماثلة للعيان عن المجتمع الأندلسي، أو صورة غائبة؛ وكان حقها أن تكون حاضرة، وكم من نازلة يعرضها السائل عفو الخاطر، ويجيب عنها الفقيه بعد أن تصورها وألم بحيثياتها، فيرسمان لنا من غير قصد صورة للمجتمع في بداوته ومدنييته، في قريته ومدنيته، ويبقى علينا نحن أن نجمع شتات هذه الصورة ونلملم قطعها حتى تبدو لنا الملامح كاملة أو قريبة من الكاملة.

وقد تكون النازلة الواحدة مشتملة على أكثر من مبحث، ولهذا تتكرر الإشارة إلى الصفحة الواحدة مرتين أو ثلاثا أو أكثر على حسب الحاجة، مثال ذلك أن تذكر نازلة أن فلانا اشترى السلعة الفلانية من فلان بثمن معلوم، ثم وجد بها عيبا ورفع أمره إلى القاضي، وشاور فيها القاضي الفقهاء...إلخ، فيشار إلى الصفحة نفسها عند الحديث عن أنواع المبيعات، وعند الكلام عن الأثمان، وفي مبحث الرد بالعيب، وعند التحدث عن مجالس القضاء، وفي نظام الشورى، وهذا كله يدلنا على غنى مادة النوازل والحسبة بالمباحث لمن أحسن استغلالها، وعرف كيف يستنبط كنوزها.

فبالمزج والتركيب بين ما تمدنا به كتب الحسبة والنوازل من فوائد، والتحليل والترتيب لصور مبثوثة في هذه المصادر الفرائد؛ أحاول رسم صورة مقاربة عن المجتمع الأندلسي في حياتيه العلمية والاجتماعية.

# أهمية الموضوع:

تشكل الدراسات الاجتماعية والعلمية أهمية بالغة في المعرفة التاريخية خصوصا ما تعلق بتاريخ حضارة الأندلس التي عرفت تطورا في جميع الميادين، واستمرت لمدة ثمانية قرون كاملة، ولا تزال هذه الحضارة ميدان بحث، وإن أفلت شمس الإسلام فيها، كما استمر الباحثون من مسلمين

وغير مسلمين ينقبون في تراثها، ويستخرجون المخبوء من كنوزها ودررها، وكلما بحثوا أيقنوا أن معين الأندلس لا ينضب، وسيل كنوزها لا ينقطع.

ولستُ أزعم أين أول طارق لباب البحث في الحياة العلمية والاجتماعية بالأندلس، فقد طرقه قبلي طارقون، كما سيأتي ذكره في الدراسات السابقة، غير أين ولجت إلى البحث في هذا الموضوع من باب مختلف، واتخذت إليه سبيلا مُغايرًا، بحيث بحثته بالاعتماد على مصادر لا تمد الباحث بالمعلومة المباشرة، ولكنه يتوصل إليها بالتمحيص والاستنتاج والنظر والتحليل، وضم المثيل إلى المثيل، حتى تتكون له صورة مقاربة عن المجتمع الأندلسي وحياته العلمية، وأعني بهذه المصادر كتب الحسبة والنوازل، و'غير خافٍ أن كتب النوازل تعد من مصادر التاريخ المغربي العام، وألها تقدم فائدة كبيرة ومادة غزيرة للباحث عن الجوانب الاجتماعية والاقتصادية في تاريخ المغرب! (1).

وتكمن أهمية هذا البحث في أمرين اثنين: الأمر الأول؛ جمعُه بين عصرين متناقضين سياسيا، عصرٍ سادة التنقق بين ملوك الطوائف، وعصرِ الوحدة تحت راية المرابطين، وكان المظنون أن يُحدِث هذا التناقض السياسي بين العصرين تحولا كبيرًا وشرخًا ظاهرًا في مسار المجتمع وحياته العلمية، بيد أن التغير كان عكسيا، وأن التأثر حدث للمرابطين لا بحم، بما وجدوه من نتاج حضارة عظيمة أدهشت عقولهم وأخذت بألبابهم ، أما تأثيرهم على الأندلس وأهلها فلم يكن إلا في جوانب يسيرة، هذا أولا، وأما الأمر الثاني؛ فهو تغطية جانبين مهمين معا، وهما الحياة العلمية والحياة الاجتماعية، في عصرين مهمين أيضا، وهما عصر ملوك الطوائف وعصر المرابطين، بتوظيف كتب الحسبة والنوازل كمصادر أولية، وهذا المزج والتركيب بين هذه العناصر: الجوانب المدروسة، المصادر المعتمدة، المرحلة الزمنية؛ هو ما لم أجده في دراسة سابقة، وإن كانت هناك دراسات مختلفة تناولت بعض الجوانب لبعض العصور، وقد تكون مقصورة على بعض الحواضر والمدن، أو أما اعتمدت على كتب النوازل والحسبة ولكن بشكل ثانوي لا أصلي، فهذا المزج والتركيب بين تلك العناصر في دراستي هذه، و الذي أشرت إليه آنفا؛ هو الذي يضفي أهمية على هذا البحث تلك العناصر في دراسة من الدراسات.

<sup>(1)</sup> محمد بنشريفة، محمد، من أصداء الحياة اليومية في سبتة المرابطية، مجلة المناهل، الرباط، وزارة الشؤون الثقافية، عدد 22، 1982م، ص226.

## أسباب اختيار الموضوع:

يمكن حصر أسباب اختيار هذا الموضوع في سببين رئيسين، أحدهما ذاتي والآخر علمي: أما الذاتي فهو أنني ابتليث بموًى أندلسي منذ وقت بعيد، أحب علماء هذا البلد الذي بقيَتْ غصة فقده تلازم الحلق، فكنت أقرأ لهم كثيرا: أتتبع أخبارهم، وأقرأ أشعارهم، وأرسم في مخيلتي صورا لمجتمعهم في مساجدهم وأسواقهم، في مدنهم وقُراهم، ولقد قرأت لأجل ذلك \_ والحمد لله . الألوف من تراجم العلماء، فكان من قراءاتي: تاريخ ابن الفرضي الموسوم بتاريخ علماء الأندلس، وصلتَه لابن بشكوال، وتكملة ابن الأبار القضاعي، والذيل والتكملة لابن عبد الملك المراكشي . ولم أُتُّمَّه \_\_، وقرأت جذوة المقتبس للحميدي، وعيون السياسة ونواظر الإمامة لأبي طالب المرواني، وفهرس ابن عطية، والمستملح من كتاب التكملة للذهبي، وفهرست شيوخ القاضي عياض الموسوم بالغنية، ونظرتُ في المعجم في أصحاب أبي على الصدفي لابن الأبار، وفهرسة ابن خير الإشبيلي، وبغية الملتمس للضبي، وترتيب المدارك للقاضي عياض، ومختصره لابن حمادُه، والذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لابن بسام الشنتريني، والمغرب في حُلى المغرب لابن سعيد، والحلة السيراء لابن الأبار، والمقتبس لابن حيان، ورسائل ابن حزم، والإحاطة في أخبار غرناطة للسان الدين ابن الخطيب، والبيان المغرب لابن عذاري المراكشي، وقرأت كثيرا من المراجع المعاصرة وأفدت منها ولخصتُ بعضها، ولا سيما كتاب دولة الإسلام في الأندلس لمحمد عبد الله عنان، ، وتاريخ الفكر الأندلسي لأنخل جنثالث بالنثيا، وكتب حسين مؤنس وإبراهيم القادري بوتشيش ومحمد الأمين بلغيث، وغيرهم، ومقالات متعددة لكثير ممن اعتنى بالأندلس وتاريخها، ولا زال هذا دأبي إلى اليوم.

 ثم انضاف إلى ذلك منبع ثرٌ من منابع التاريخ الاجتماعي غير المباشر، ذلك المنبع الذي ينبع من كتب النوازل والفتاوى، والذي أرشدي إليه أساتذة وباحثون من المهتمين بهذه الحقول المعرفية، وما تزال هذه الإرشادات وتلك الفوائد حبيسة الذاكرة لم يجن بعد أن تجد موضعها من البحث العلمي، إلى أن بُعِثَ في نفسي من جديد العزم على التفتيش والتنقيب في هذه المصادر الفقهية الغنية، أزاوج بينها وبين مصادر الحسبة، وأستنبط منها ما أمكنني استنباطه من ملامح لصورة المجتمع الأندلسي في حياته العلمية والاجتماعية.

فهذا ما دفعني إلى أن أخوض غمار هذا البحث الذي أرجو أن أكون قد وفقتُ في تغطية مفاصله، وبلوغ غاياته.

### الدراسات السابقة:

لم يكن هذا البحث الذي بين أيدينا مبتكرا في ميدانه لم يسبقه غيره مما يشابحه أو يشير إليه في بعض الجوانب، فلقد اعتمد قبلي كثير من الباحثين على مصادر الحسبة والنوازل في دراسة جوانب مختلفة من التاريخ الأندلسي، سواء كان اعتمادهم أساسيا على هذه المصادر، أو أنهم ضمنوها أبحاثهم إلى جانب غيرها من المصادر، وأذكر من بين هذه الدراسات ما يلي:

"الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف في الأندلس"، لسعد بن عبد الله البشري وهي رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في التاريخ الإسلامي، بجامعة أم القرى بمكة المكرمة، سنة (1406ه/1984م)، وفيها جوانب ثرية من المعلومات، أضاءت لي بعض الجوانب التي ينبغي البحث فيها، واستفدت من بعض منتخباتها، إلا أنه لم يرتكز في بحثه على كتب الحسبة والنوازل إلا لماما.

وهناك دراسة أخرى بعنوان "جوانب من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والدينية والعلمية في المغرب الإسلامي من خلال نوازل وفتاوى المعيار للونشريسي"، لكمال السيد أبو مصطفى، وهو مؤلف صدر مصدر الإسكندرية للكتاب سنة 1996م، وقد أفدت منه في الكشف عن طرائق استخراج المادة التاريخية من كتب النوازل، غير أنه بحث فيه جوانب موضوعية فقط دون أن تكون دراسته شاملة، وللمؤلف دراسة أخرى أيضا بعنوان" دراسات أندلسية في

التاريخ والحضارة"، ضمنه مبحثا بعنوان صور من المجتمع الأندلسي في عصري الطوائف والمرابطين من خلال نوازل ابن رشد القرطبي، وقد اعتمدت عليها في بعض جوانب البحث، وقد نبهت أنها نوازل جمعها إحسان عباس ولم أعثر عليها، وإنما استفدت من كتابين آخرين لابن رشد هما النوازل والمسائل. وهذه الدراسة مقتضبة جدا، ولا تخلو من فوائد على اقتضابها ولكنها تمثل مبحثًا من كتاب فقط.

كما كانت هناك دراسات في موضوعات مختلفة عن الأندلس، منها: "إسهام المرأة الأندلسية في النشاط العلمي في الأندلس عصر ملوك الطوائف (422 \_ 429 ^ 4001. 1038 مع جودة بحثها لم 1068م) لسهى بعيون، طبع سنة (1435ه/ 2014م)، غير أن الباحثة مع جودة بحثها لم تعتمد على شيء من كتب النوازل والحسبة، وكتاب " دراسات أندلسية في الفكر والتاريخ والمذاهب" لعبد الباقي السيد عبد الهادي، صدر بالقاهرة سنة 2018م، ويبدو من مقدمة الباحث للكتاب وفهرسه أن له عناية بالنوازل في أبحاثه، ولم أحصل على هذا الكتاب إلا في الأيام الأخيرة قبل وضع الأطروحة، فلم أوفق للاستفادة منه، وكتاب "الحياة الاقتصادية والاجتماعية والأخيرة عبد الرحمن عامر الرميح، صدر بالمملكة العربية السعودية سنة 1432هـ \_ 100م، وهو كتاب حافل، اعتمدت فيه الباحثة على كتب الحسبة والنوازل اعتمادًا عارضا في ذكر بعض الفوائد، وقد استفدت منها في ذلك، إلا أن البحث مقصور على إشبيلية فقط، مع طول عصر الدراسة (ستة قرون)، و يتقاطع بحثي معه في أكثر القرن الخامس وبداية السادس الهجريين/ الدراسة الحادي عشر إلى منتصف الثاني عشر الميلاديين.

وظهرت دراسات أخرى في السنوات القليلة الأخيرة لم أستفد منها لتأخر حصولي عليها، منها: " الإسهام الفكري للبربر في الأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود المرابطي (371. 539هـ/539هـ/1144 من اليخلف حاج عبد القادر، صدر سنة 2024م، ومن خلال تصفح فهرس المصادر والمراجع تبين أن الباحث لم يعتمد على كتب الحسبة ولا كتب النوازل إلا كتاب المعيار للونشريسي، وكذلك كتاب " المرأة في الغرب الإسلامي منذ قيام دولة المرابطين حتى سقوط

مملكة غرناطة (462. 897هـ/1070. 1492م)، الصادر سنة 2021م، فإن مؤلفته لم تعتمد سوى معيار الونشريسي من كتب النوازل.

ومن الدراسات التي أشارت أيضا إلى موضوع بحثي مؤلفات إبراهيم القادري بوتشيش، التي اعتمد فيها على كتب الحسبة، ولا سيما كتابه مباحث في التاريخ الاجتماعي للمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، وفيه إضاءات جيدة استفدت منها في قراءة الأحداث وتحليلها.

كما لا يفوتني الإشارة إلى الدراسة الموسومة بـ " الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين"، لمحمد الأمين بلغيث، وقد أمدتني بمعلومات مهمة حول مختلف المؤسسات التعليمية، وطريقة توظيف كتب الحسبة والنوازل في البحث التاريخي.

وهناك دراسة أخرى أيضا بعنوان: "نوازل الأسرة بالمغرب الأقصى والأندلس خلال القرنين الخامس والسادس للهجرة"، لميلود كعواس، وأصل هذه الدراسة رسالة دكتوراه نوقشت بجامعة كلية الآداب والعلوم الإنسانية بمدينة وجدة سنة (1433ه/ 2012م)، ثم طبعت في مجلدين بمركز الدراسات والأبحاث وإحياء التراث بالرباط، وهي دراسة ضافية بذل فيها صاحبها مجهودا وفيرا، وجمع النوازل المتعلقة بالأسرة، وقام بتبويبها وتفصيلها، وكانت لي استفادة منها في بعض المباحث.

كما استفدت كثيرا من كتاب "فقه النوازل عند المالكية" للدكتور مصطفى الصمدي، والذي صدر في مجلد واحد عن دار الرشد، ولقد اتضحت لي الرؤية عندما قرأته كاملا، وارتسمت في ذهنى خارطة كتب النوازل التي ينبغى الاعتماد عليها.

ويمكن التنويه بدراسة أخرى موسومة بـ: " المجتمع الإسلامي بالمغرب والأندلس من خلال كتب الحسبة من القرن 4ه /10م إلى القرن 9ه/15م، لمحمد بومعراف، وهي رسالة ماجستير نوقشت بكلية العلوم الإسلامية جامعة الجزائر، وقد أفدت منها في الحديث عن بعض المظاهر الدينية والفرق والمذاهب، وذكر لمحات عن بعض أخلاق المجتمع وغيرها، ولعل طول المدة المدروسة مع ندرة مصادر الحسبة بالذات لم تمكنه من تغطية بعض الجوانب.

## الإشكالية:

يمثل عصرا الطوائف والمرابطين مرحلة الكتابة التاريخية الكبرى مشرقا ومغربا وأندلسا، والتي تنوعت نماذجها بين كتابة مباشرة وغير مباشرة، ومن أهمها كتب الحسبة والنوازل التي اعتبرت منطلق البحث كرافد رئيس لدراسة الحياة العلمية والاجتماعية، والتي يمكن رسمها في إشكالية أساسية تتمثل فيما يلي:

كيف صورت كتب الحسبة والنوازل الحياة العلمية والاجتماعية خلال عصري الطوائف والمرابطين؟

ويعقب هذه الإشكالية الرئيسة أسئلة فرعية ينتظم من خلالها مخطط البحث ومفاصله، وهي كما يلي:

ما أهمية كتب الحسبة والنوازل في التأريخ للحياة العلمية والاجتماعية في عصري الطوائف والمرابطين؟ وإلى أي حد يمكن التعويل عليها كرافد تاريخي ومعرفي يغطي المرحلة، ويقدم الإضافة؟ وكيف كانت حياة العلماء وإسهاماتهم بالأندلس؟ وما هي مظاهر الحياة الاجتماعية خلال عصري الطوائف والمرابطين؟ وهل يمكن الكشف عن النُّظم والعادات والوظائف والشعائر الاجتماعية في المجتمع الأندلسي خلال عصري الطوائف والمرابطين من خلال هذه المصادر؟

## منهج البحث:

اعتمدتُ استقاء المادة الخبرية والتاريخية من مضانها خصوصا كتب الحسبة والنوازل، وكانت قراءتها بتوظيف المنهج التاريخي القائم على الوصف والتحليل بحيث يُمكِّننا من وضع الظواهر العلمية والاجتماعية التي نريد دراستها في إطار محدد، وأن نجمع لها المعلومات المناسبة، التي توصلنا إلى النتائج التي يُفترض الوصول إليها بناء على الإجابة عن الإشكالية. فدراستي تدور حول معرفة الظواهر الاجتماعية والعلمية التي حددتُ إطارها الزماني والمكاني كما دل عليه عنوان الأطروحة، وبالاعتماد على المعلومات التي تمدنا بما كتب الحسبة والنوازل، نضم النظير إلى النظير، للتوصل إلى إعطاء صورة عامة مكونة من جزئيات يكمل بعضها بعضا.

وسبب توظيف هذه المقاربات يرجع إلى محاولة تفسير الظواهر المتنوعة، ودراسة العلاقات بينها للوصول من خلال التراكم المعرفي إلى نتائج دقيقة وقريبة من الحقيقة، مع أنني أدري أنه لا يمكنني تعميم النتائج، وذلك لكونها مرتبطة بزمان ومكان محدد، وقد تكون مجرد واقعة تتعلق بأعيان خاصة، فتعميمها وجعلها ظاهرة عامة للمجتمع الأندلسي في بعض الأحيان يُعدّ من التكلف الذي يأباه البحث العلمي الرصين.

وللإيضاح أكثر فإنني أقرأ فيما يقرره مَن كتب في الحسبة وآدابكا، مما ينبغي أن يكون عليها عليه المجتمع الأندلسي، وهذا يساعدني في رسم صورة ذهنية مسبقة، والتي ينبغي أن يكون عليها المجتمع المسلم عموما والأندلسي خصوصًا، والأمر نفسه فيما يعرضه السائلون من حيثيات الواقعة التي تنزل بهم، وبأجوبة الفقهاء على هذه النوازل التي تضيف حيثيات أخرى، فيأتي دوري في ضمّ هذه الجزئيات المتشابحة بعضها إلى بعض لأصل إلى صورة مقاربة لما سبق تصوره ورسمه في الذهن، فقد توافق النتائج الصورة المتوقعة، وقد تخالفها، وسواء كانت موافقة أو مخالفة فهي في الأخير نتيجة قد تم التوصل إليها من خلال هذا البحث.

### الخطة:

وللإجابة على التساؤلات المطروحة في الإشكالية؛ رسمت خطة لهذا البحث، بدأتها بمقدمة ضمّنتها عناصر مرتبة ترتيبا علميا أكاديميا، ثم انتقلت إلى الفصل الأول الذي وسمته بـ: الأندلس: المدلول، التركيبة، وروافد البحث، وقسمته إلى أربعة مباحث: المبحث الأول تكلمت فيه عن الأندلس في عصري الطوائف والمرابطين، وتحدثت في المبحث الثاني عن التركيبة البشرية للمجتمع الأندلسي، وفي المبحث الثالث عن أهمية كتب الحسبة والنوازل في الدراسات التاريخية، وذكرت في المبحث الرابع كتب النوازل وكونها مصدرا للتاريخ الاجتماعي.

أما الفصل الثاني فكان الحديث فيه عن العلم والعلماء في عصري الطوائف والمرابطين فابتدأت بإظهار النشاط العلمي في الأندلس خلال عصري الطوائف والمرابطين في المبحث الأول، وبيان التنوع العلمي والمعرفي الذي شهدته هذه المرحلة في المبحث الثاني، ثم خصصت المبحث الثالث للحديث عن مختلف المؤسسات العلمية، والمبحث الرابع للكلام عن حياة العلماء في المجتمع الأندلسي، ومختلف أدوارهم الاجتماعية والدينية.

وبخصوص الفصل الثالث فقد وسمته بـ: الحياة الاجتماعية في عصري الطوائف والمرابطين، وبحثت في المبحث الأول الأسرة الأندلسية، وأبرزت في المبحث الثاني ملامح الحياة الدينية، ثم تطرقت في المبحث الثالث إلى الحديث عن القضاء والحسبة ودورهما في المجتمع الأندلسي، وذكرت في المبحث الرابع مختلف الوظائف والحرف التي عرفتها الأندلس أثناء حكم الطوائف والمرابطين، لأختم الفصل بمبحث خامس جاء فيه الحديث عن مظاهر وعادات المجتمع الأندلسي، ومختلف الفئات المهمشة كالأيتام والرقيق.

وأنهيت البحث بخاتمة ذكرت فيها النتائج العامة التي توصلت إليها، مع ذكر التوصيات التي رأيت أنها تفيد من يقرأ هذه الأطروحة، كما ذيلت البحث بملاحق ومجموعة فهارس علمية لا يستغنى عنها البحث.

ولأن مصادر البحث ومراجعه الأصلية والتي تتحدث عن النوازل والحسبة، هي نفسها التي اعتمدتها بالنقد والتحليل فيما سيأتي من فصول البحث، استغنيت عن تقديمها هنا تفاديا للتكرار واجتنابًا للتطويل غير المفيد.

## صعوبات الدراسة:

إن كان هناك صعوبة اعترضتني خلالي بحثي هذا؛ فهي صعوبة التعامل مع كتب النوازل، فإنّ قراءة هذا النوع من المصادر ليس بالأمر السهل ولا العمل الهين، ذلك أن مسائلها لا تكشف عن قيمتها بمجرد النظرة السريعة، والتعامل معها يستلزم إمعان النظر والتسلح بالأناة والصبر، ويتطلب تحصيلا علميا جيدا، وفهمًا لِلُغتها، وامتلاكًا لأدوات البحث التي تمكّنُ الباحث من فك معضلاتها، وإزاحة الغموض الذي يحيط بها في كثير من المواضع، خاصة إن نحن أخذنا بعين الاعتبار أن كتب الفتاوى لم توضع أصلا لكي يستعملها المؤرخ، وإنما جُمِعت من أجل الفقهاء والمشتغلين بالفقه، ولذلك فهي لا تمتم بعامل الزمان والمكان إلا نادرا(1).

ومما يلحق بالصعوبات أن أُذكّر القارئ الكريم أن المصادر التي اعتمدتُ عليها قد مضى عليها عشرة قرون كاملة، مما يجعل كثيرًا من المصطلحات التي اشتملت عليها تابعة لعصر غير

ي

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، الرباط، طوب بريس، ط1، 2008م، ص44. بتصرف.

عصرنا وبيئة مغايرة لبيئتنا، فلا تكاد تجد لها شرحا حتى في المعجمات والقواميس، مما يُعسّر إدراك كُنهِها ومعرفة حقيقتها، وهذا لا يعني أنها كانت كلها بهذا الوصف لأجعلها عصًا أتوكأ عليها فيما وجدته من عسر وصعوبة، بل العكس هو الصحيح؛ فغالب هذه التآليف كان بلغة عربية فصيحة، ومشتملة على مادة علمية صريحة، يتفاوت فهمها بتفاوت ما عند الباحث من رصيد فقهى يدرك به مصطلحات الفقهاء.

ومن الصعوبات التي واجهتها، شحُّ المادة في بعض المباحث، ولا سيما فيما يتعلق بالحياة العلمية، ثما يحول دون رسم صورة واضحة عنها، وقد يلجئني ذلك إلى تتميم المبحث من خلال مصادر أخرى ككتب التراجم والتواريخ العامة، وهذا قد يُعدّ نقصا بادي الرأي، لأن فيه مخالفة لشرط العنوان، وهو الارتكاز على كتب الحسبة والنوازل، إلا أنه في الحقيقة نتيجة من النتائج المهمة التي أسفر عنها هذا البحث، وهي تعسر أو تعذّر إيضاح كثيرٍ من الجوانب العلمية بالاعتماد على مصادر الحسبة والنوازل وحدها، بل لا بدّ من الاستعانة بغيرها من المصادر لتقريب الصورة أكثر، وإلا جاءت صورةً مشوهة يعتريها كثير من النقص والخلل.

وتجدر الإشارة إلى أن النازلة الواحدة قد يكون لها أكثر من توجيه، ويُستنتج منها أكثر من استنتاج، وهذا الأمر ـ في نظري ـ لا يُعدُّ من صعوبات الدّراسة كما رآه بعض الباحثين، بل هو من الإيجابيات، إذ يستطيع الباحث أن يستغلّ النازلة الواحدة في أكثر من مبحث، وذلك بحسب تعدد زاويا النظر التي ينظر من خلالها إلى هذه النازلة، فتعطيه في كل مرة صورة مغايرة للصورة التي رآها واستنتجها إذا ما نظر إلى النازلة من زاوية أخرى، وهذا الثراء في النازلة يعد إيجابية من الإيجابيات لا صعوبة من الصعوبات.

وفي الأخير أشكر أستاذي المسشرف على ما بذله من جهد كبير ووقت نفيس في قراءة وتصحيح هذه الأطروحة، والشكر موصول لأعضاء لجنة المناقشة الذين سأستفيد من ملاحظاتم وتصويباتهم، وأرجو أن أكون قد وُفقت في هذا البحث، فإن أصبت الهدف فذلك مقصدي ومرادي، وإن قصرت عن تحقيق الغاية فما قصدت إلا الإفادة، وأحتسب على ربي ما بذلته من جهد، ورجائي في أن يكون خالصا لوجهه الكريم، فهو حسبي ونعم الوكيل، والحمد لله رب العالمن.





# الفصل الأول: الأندلس: المدلول، التركيبة، وروافد البحث.

وفيه:

- + المبحث الأول: الأندلس في عصري دول الطوائف والمرابطين
  - المبحث الثاني: التركيبة البشرية للمجتمع الأندلسي
- ♣ المبحث الثالث: كتب الحسبة وأهميتها في الدراسات التاريخية
  - + المبحث الرابع: كتب النوازل مصدرا للتاريخ الاجتماعي





المبحث الأول: المدلول التاريخي والجغرافي لدول الطوائف والمرابطين: أولا: دول الطوائف.

لقد عُرف في أدبيات الدراسات التاريخية إطلاق عصر الطوائف على المرحلة الزمنية التي تلت سقوط الخلافة الأموية بالأندلس، وذلك أن الأندلس منذ فتحها على يد طارق بن زياد سنة (93.92هـ/711م) مرّت بمراحل، كل مرحلة تاريخية لها نمط حكم مختلف، بدءًا من عصر الولاة التابع حكمُهم لمركز الخلافة الأموية بالمشرق، إلى أن أُخرِج المسلمون من ديارهم وأموالهم على يد القشتاليين في عهد بني نصر، وقبل أن نصل إلى عصر الطوائف الذي هو أحد عصري هذه الدراسة، حكم الأندلس ولاة تابعون إلى الخلافة الأموية بالشام، ولما سقطت الخلافة الأموية بالشام على أيدي العباسيين سنة (132هـ/750م) بقى ولاة الأندلس مستقلين بالحُكم إلى أن وفد عليهم عبد الرحمن بن معاوية بن هشام بن عبد الملك سليل البيت الأموي، وهو ينشُد تجديد ملك أجداده بالمغرب بعد أن أفلت شمسه بالمشرق، فدخل الأندلس ولذا لُقّب بالداخل، كما لقبه أبو جعفر المنصور بصقر قريش، فبدأ هذا الشاب القوي الهمة الصّلب العزيمة في نسج خيوط الحكم لصالحه بإرساله مولاه بدرا لاستطلاع الأمور، وكان يومئذ تدبير حكم الأندلس بيد يوسف بن عبد الرحمن الفهري يعِينُه على ذلك الصميل بن حاتم، وبعد رجوع بدر إلى عبد الرحمن أتاه بأخبار تشجعه على المسير إلى الأندلس؛ فجاز المضيق سنة (138هـ/755م)، وحصلت بينه وبين يوسف وحاتم مناوشات انتهت بمعركة حاسمة عند الوادي الكبير تُعرف بمعركة المصارة (138هـ/756م)، تغلّب عبد الرحمن على خصومه وفرّ يوسف هاربا ونجا بنفسه (1)، ودخل عبد الرحمن قرطبة وبويع بها أميرا على الأندلس، وبهذا يبدأ عهد جديد بالأندلس عُرف بعهد الإمارة.

وبقيت الإمارة في أبناء عبد الرحمن الداخل وأحفاده، إلى أن تولى أحد رجالات البيت الأموي الأقوياء، وهو عبد الرحمن بن محمد الملقب بالناصر لدين الله، الذي حكم خمسين سنة كاملة (300 \_ 350ه/912 \_ 961م)، بدأ فيها أميرا، ثم غير الحكم من الإمارة إلى الخلافة سنة (316ه/928م) لينتهى عهد الإمارة في الأندلس ويبدأ عهد الخلافة.

<sup>(1)</sup> الحجي، عبد الرحمن علي، التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي إلى سقوط غرناطة، دمشق، دار القلم، ط5، 1418هـ-1997م ص217.

بدأ عهد الخلافة في الأندلس بعبد الرحمن الناصر ثم ابنه الحكم المستنصر، ثم هشام المؤيد، وفي زمن المستنصر ظهر رجل قوي في المشهد التاريخي الأندلسي، هو الحاجب محمد بن أبي عامر، الملقب بالمنصور، وقد ترقّى هذا الرجل في مناصب الحكم في مدة الحَكَم المستنصر؛ إلا أنّ قوته الحقيقية ظهرت في عهد هشام المؤيد، وكان حاجبا له على الحقيقة؛ إذ حجبه عن الناس وحجبه عن الحكم أيضا، وأدار الحكم بنفسه، فتخلل عهدَ الخلافة ما يعرف في السردية التاريخية بالدولة العامرية نسبة إلى ابن أبي عامر، الذي عرف بالحزم والعزم وجهاد العدو، إذ ذهب بعض المؤرخين إلى أن دولته دامت ستة وعشرين سنة غزا فيها اثنتين وخمسين غزوة  $^{(1)}$ .

ووجود الدولة العامرية في المشهد وإدارتها للحكم إلى غاية سقوطها لا يعني إلغاء عهد الخلافة، إذ لم يدّع أحد من آل عامر نقض الخلافة، بل كانت أعمالهم تحت مظلة الأمويين، وإنجازات آل عامر تصب في وادي بني أمية، وفي سنة (399هـ/ 1009م) أرسل محمد بن هشام بن عبد الجبار إلى الفقهاء ووجوه الناس فأحضرهم طوعا وكرها ليشهدوا على خلع المؤيد نفسه عن الخلافة ليلا (2)، وفي صباح الأربعاء (17 جمادي الآخرة 399هـ/23 يناير 1009م) تمت بيعة هشام بن عبد الجبار بالخلافة فتلقب بالمهدي بالله، وجعل حجابته إلى ابن عمه محمد بن المغيرة (3)، ولم يزل الأمر على هذه الحال من تغلب رجل من الأسرة الأموية على الحكم وسقوط آخر، وكثرت الفتن والاضطرابات، وتملهل أمر الخلافة الأموية، حتى انقطع حبلها سنة (422هـ/1031م)، وكان آخر خلفاء هذه الدولة العظيمة هشام المعتد، الذي كانت بيعته بقرطبة في (ذي الحجة 420ه/ديسمبر 1029م)، وقد افتُتِحت دولته بإجماع واختُتِمت بفرقة، وعقدت برضيئ وحُلّت بكرب، وخُلع منها يوم الثلاثاء (12 ذو الحجة 422هـ/6 ديسمبر 1031م) (4)، وقامت في عدد من مناطق الأندلس ممالك أو دويلات مستقلة، يحكم كلا منها

(1) البيلي، محمد البركات، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2020م، ج3، ص180.

تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1434هـ ـــ 2013م، ج2، ص340، البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3،

*ع* 212.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، تحقيق بشار عواد معروف ومحمود بشار عواد،

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج3، ص213.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مؤنس، حسين، موسوعة تاريخ الأندلس تاريخ وفكر وحضارة وتراث، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط2، 1435هـ. 2014م، ج1، ص439.

أمير مستقل عن غيره من الأمراء، وقُسّمت الأندلس إلى ست مناطق رئيسة تضم كلُّ منها إمارةً أو أكثر، حتى بلغت جملة عددها. أحيانا عشرين إمارة (1).

سمي هذا العصر الجديد الذي أعقب عصر الخلافة؛ بعصر ملوك الطوائف، وقد يتبادر إلى الذهن بادي الرأي من هذه التسمية؛ أن هناك طوائف مختلفة حكمها حكام بناءً على النزعة الطائفية، كطائفة العرب وطائفة البربر وهكذا، إلا أن المقصود بمصطلح الطائفة في لغة العرب هو الجزء من الشيء أو القطعة منه، وتطلق الطائفة أيضا على الجماعة من الناس (2)، فالمراد بالطوائف إذن أجزاء الأندلس وقطعها، وهي نواحيها وأقاليمها، ومن ثمّ قد يكون ملوك الطوائف بعني ملوك الطوائف عند الفرس الذي أشار عبد الواحد المراكشي إلى تشابحهما، ولعل ابن الأثير قد فطن إلى ذلك إذ قال: " انحل عقد الجماعة وانتثر، وافترقت البلاد، ثم أن الأندلس اقتسمه أصحاب الأطراف والرؤساء...فصاروا مثل ملوك الطوائف" (3).

لقد جاء هذا الحدث الحاسم بإلغاء الخلافة الأموية في الأندلس بقرار وجوه أهل قرطبة وعلى رأسهم الوزير أبو الحزم جهور بن محمد بن جهور، وقد عدّ بعض المؤرخين هذا القرار كارثة تاريخية نزلت بالأندلس، لأن إلغاء الخلافة في الأندلس كان طمسًا لرمز الوحدة فيها (4).

# أي مملكة بني جهور:

ثم أدار أبو الحزم بن جهور حكومة قرطبة ببراعة ونباهة أثنى عليها المؤرخون، وضمت هذه الحكومة عدة مدن مثل جيّان وبيّاسة وأبّدة، تمتد من جبل الشارات شمال قرطبة حتى حدود ولاية غرناطة جنوبا، ومن منابع نهر الوادي الكبير شرقا حتى قرب إستجة غربا (5)، وإن جهورًا هذا أدار حكومته بطريقة خاصة، فإنه لم ينفرد بالرياسة ولم يستأثر بتدبير الأمور والبت فيها،

<sup>(1)</sup> الحجى، التاريخ الأندلسي، ص324.

<sup>(2)</sup> ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور الإفريقي المصري، لسان العرب، بيروت، دار صادر، الطبعة الأولى، 1997م، ج9، ص160. 161.

<sup>(3)</sup> البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، ص258.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج3، ص258.

<sup>(5)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص22، الحجي، التاريخ الأندلسي، ص323.

ولكنه جمع حوله صفوة الزعماء والقادة، يتحدث باسمهم، فإذا طُلب منه مالٌ أو مضاء أمرٍ من الأمور؛ قال ليس لي عطاء ولا منع إنما هو للجماعة وأنا أمينُهم، وإذا رابه، أمر عظيم أو اعتزم تدبير مسألة خطيرة، استدعاهم وشاورهم، وإذا خوطب بكتاب لا ينظر فيه إلا أن يكون باسم الوزراء، وهكذا كان جهور يتحدث في كل أمر ويمضي كل أمر لا باسمه، ولكن باسم الجماعة، وقرن جهور ذلك كله بإجراء بارع آخر، هو أنه لم يفارق رسم الوزارة ولم ينتقل إلى قصور الخلفاء، واكتفى بأن رتب عليها الحجاب والحشم، على ما كانت عليه أيام الخلافة وجعل نفسه ممسكا للموضع إلى أن يجيء مستحق يُتفق عليه فيسلم إليه، وجعل ما يرتفع من الأموال السلطانية بأيدي رجال رتبهم لذلك وهو المشرف عليه، ولم يتخذ أي إجراء يبرز رياسته، وقد عرفت هذه الحكومة الفريدة في التاريخ الإسلامي بحكومة الجماعة (1).

وتوفي الرئيس أبو الحزم جهور بن محمد في المحرم سنة (435ه/1044م) وقرطبة رافلة في مال السلم والرخاء، وخلفه ابنه أبو الوليد محمد بن جهور، فحاول في البداية أن يقتفي سياسة أبيه، وأقر الحكام وأرباب المراتب في مناصبهم، واستمرت الأحوال على نظامها حينا، ولكن أبا الوليد ما لبث أن تنكب سياسة أبيه، فقدم على الناس ولده عبد الملك وأخذ عليهم العهد له فأساء عبد الملك السيرة واستبد بالسلطة، وخطب له على المنابر، وفي سنة (440ه/1049م) فوض عبد الملك وزير أبيه المعروف بابن السقاء النظر في الأمور، وبقيت الأمور على ذلك مدة انتهت بقتل عبد الملك وزير أبيه ابن السقاء، ثم تقاسم الحكم مع أخيه الأكبر عبد الرحمن بأمر أبيهما الشيخ أبي الوليد الذي التزم داره لشلل أقعده، ولم يهدأ عبد الملك حتى سجن أخاه عبد الرحمن في بيته، وخلا له الجو، فأطلق العنان لنفسه، واستولى أصحابه من البيّفلة أزمة الحكم، وبدأ الشعب القرطبي ينصرف عن آل جهور، وساءت الأمور إلى أن انتهت بسقوط دولتهم على يد المعتمد بن عباد في شعبان سنة (40هم/1070م) (2)، وزالت بالتالي دولة بني جهور بعد أربعين سنة من الحكم (3)، وكانت أول دولة تسقط من بين دول الطوائف الرئيسة (4).

<sup>(1)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثني دول الطوائف، ص22.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 25. 29.

<sup>(3)</sup> أبو عُبيّة، طه عبد المقصود عبد الحميد، موجز تاريخ الأندلس من البداية إلى النهاية، القاهرة، دار الإمام البرهاني، ط1، 1435هـ . 2014م، ص302.

<sup>(4)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص29.

## 2. مملكة بني عباد:

كان بنو عباد وفقا لأقوال علماء النسب ينتمون إلى لخم، ومؤسس دولتهم ومنشئ مجدهم هو القاضي أبو القاسم محمد بن إسماعيل بن قريش بن عباد بن عمرو بن أسلم بن عمرو بن عمرو بن نعيم، وعطاف هو جدهم الداخل إلى الأندلس في طلعة بلج بن بشر القشيري، وأصله من أهل حمص الشام، لخمي النسب صريحا، وفي رواية أخرى أن بني عباد هم من ولد النعمان بن المنذر بن ماء السماء، وبذلك كانوا يفخرون (1).

ووالد محمد المذكور هو إسماعيل بن عباد، الذي كان يتولى القضاء بإشبيلية منذ أيام المنصور بن أبي عامر، وكان فضلا عما يمتاز به من العلم والحكمة والورع ينتمي إلى بيت من أعظم البيوتات العربية الأندلسية، فلما وقعت الفتنة وسادت الفوضي، استمر إسماعيل في خطة القضاء، وأخذ في نفس الوقت يعمل على حفظ النظام وضبط الأمور في المدينة، ودام له ذلك في مرحلة خلافة بني حمود، يعمل على توطيد مركزه وتدعيم رياسته، ويعمل بالأخص على حماية المدينة من أطماع البربر، ويجمع حوله كلمة الزعماء حتى لا تغدو إشبيلية كما غدت قرطبة مسرحًا للفتنة ومرتعا لأطماع البربر (2).

وقد تقلد إسماعيل بن عباد عدّة وظائف كبرى، فولي الشرطة لهشام المؤيد، ثم ولي خطة الإمامة والخطابة بالجامع الأعظم، ثم ولي قضاء إشبيلية، ولما اضطرمت الفتنة استطاع بحزمه ودهائه ووجاهته أن يستغل ظروفها ليجمع في يده أزِمّة الرياسة والحكم، ولما شعر بأنه حقق بغيته من توطيد قدمه في الرياسة وأثقلته السنون، وكفّ بصره أو كاد، ندب ولده أبا القاسم محمدًا ليشغل مكانه خطة القضاء، وأقره على خطة القضاء المستعلي الحمودي أيام دولة بني حمود، وكان أبو القاسم يشعر أن استمرار سلطان الحموديين يهدد رياستهم، ولما استُدعي المستعلي ليتولى الخلافة ثانية بقرطبة اجتمع رأي أهل إشبيلية على ثلاثة من الزعماء، هم القاضي إسماعيل بن محمد، والفقيه أبو عبد الله الزبيدي، والوزير أبو محمد عبد الله بن مريم، يتولون حكمها وضبط الشؤون فيها، وكان أثقلهم وزنا القاضي ابن عباد، بمركزه وثرائه ووجاهته، فلما عاد المستعلي إلى اشبيلية بعد أن خلعه القرطبيون؛ اتفق زعماء إشبيلية على غلق الأبواب في وجهه، كما اتفقوا

<sup>(1)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس العصر دول الطوائف، ص33.

<sup>.32</sup>نفسه، ص

اتقاء لشره أن يؤدوا إليه شيئا من الأموال وأن تكون له الخطبة وأن يقدم عليهم من يحكمهم ويفصل بينهم، فقدّم عليهم القاضي أبا القاسم بن عباد ورضي به الناس، وبذا انفرد ابن عباد بالرياسة الشرعية بعد أن كان منفردا بالرياسة الفعلية، وكان ذلك في أواخر سنة (1023هم) (1).

ومضى القاضي أبو القاسم محمد بن إسماعيل مدة يسوس مدينة إشبيلية ويدبر أمرها، ووقعت بينه وبين بني الأفطس اصطدامات عسكرية يطول ذكرها، يؤيده في ذلك حليفه محمد بن عبد الله البرزالي صاحب قرمونة، ومن أشهر أعماله الغريبة إعلانه ظهور هشام بن الحكم المؤيد بالله، وإقامته له خليفة بإشبيلية، وأنه كان مختفيا ولم يمت أواخر (426ه/1035م)، وفعل ذلك ليدحض أطماع الحموديين في الخلافة بظهور الخليفة الشرعي، وبعث بكتبه إلى سائر قواعد الأندلس يطلب من رؤسائها الاعتراف والبيعة لهشام المؤيد، فلم يعترف بما سوى بعض الفتيان العامريين، وأبي الحزم بن جهور لنفس البواعث التي حملت ابن عباد على اختراعها، مما جعل ابن حرم يصفها بأنها "أخلوقة لم يقع في الدهر مثلها" (2).

ثم توفي القاضي محمد بن إسماعيل الذي يعتبر مؤسس دولة بني عباد الحقيقي سنة أم توفي القاضي محمد بن القاسم، وتلقب بفخر الدولة، ثم بالمعتضد بالله، ويصفه ابن حيان بأنه" زعيم جماعة أمراء الأندلس في وقته، أسد الملوك وشهاب الفتنة، وداحض العار ومدرك الأوتار، وذو الأنباء البديعة والجرائر الشنيعة..." (3)، كما يصفه عبد الواحد المراكشي بأنه "كان شهما صارما حديد القلب شجاع النفس بعيد الهمة ذا دهاء" (4)، إلا أن المعتضد هذا كان مستخفا بالدماء خائضا فيها، " وكان قد اتخذ خُشُبا في ساحة

<sup>(1)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص33. 34.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 38.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص39.

<sup>(4)</sup> المراكشي، عبد الواحد، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد سعيد العريان، الجمهورية العربية المتحدة، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط بدون، السنة بدون، ص151.

قصره جللها برؤوس الملوك والرؤساء عوضا عن الأشجار التي تكون في القصور، وكان يقول: في مثل هذا البستان فليتنزّه" (1)، ثم توفي المعتضد في (جمادي الآخرة 461ه/ مارس1069م) (2).

وبعد وفاة المعتضد تولى ابنه أبو القاسم محمد بن عباد الحكم من بعده، وتلقب بالمعتمد على الله الظافر بحول الله<sup>(3)</sup>، وكان يوم جلوسه على عرش مملكة إشبيلية فتى في الثلاثين من عمره، وقد خاض مثل أبيه سلسلة طويلة من الحروب، وكان عهده عهد الحسم في تاريخ دول الطوائف وفي تاريخ الأندلس قاطبة <sup>(4)</sup>، وأول عمل قام به المعتمد عقب ولايته تدخله في شؤون قرطبة، حينما هددها المأمون بن ذي النون بقواته، فبعث إليه عبد الملك بن جهور يستنجد به، فأرسل إليه الإمداد مع قائديه خلف بن نجاح ومحمد بن مرتين، وانتهى الأمر باستيلاء قوات إشبيلية على قرطبة وفقا لخطة سرية وضعت من قبل، وبالقضاء على دولة بني جهور وضم قرطبة إلى مملكة إلى غيرها من المدن الأندلسية، فاستولى على جيان التابعة وقتئذ لغرناطة سنة (466ه/1074م) (6)، وحصلت خصومات بينه وبين عبد الله بن بلقين صاحب غرناطة، أدت بكليهما إلى التحالف مع ألفونسو السادس يأخذ منهما الجزية ويعين بعضهما على حرب بعض، وهذه من المخزيات التي حدثت في الأندلس، وبقي المعتمد على رأس مملكته إلى أن أزيل عنها على يد المرابطين، ونفى إلى أغمات بالعدوة، وانتهت بذلك دولة بنى عباد بالأندلس.

# 3 مملكة بني الأفطس:

كان يجاور مملكة إشبيلية من الشمال مملكة بطليوس، تفصلها عنها جبال الشارات الكبرى (سيرًا مورينا)، وكانت مملكة بطليوس تشمل رقعة كبيرة تمتد من غرب مملكة طليطلة عند مثلث نفر وادي يانة، إلى المحيط الأطلنطي غربا، وتشمل أراضي البرتغال كلها تقريبا حتى مدينة باجة

<sup>(1)</sup> المراكشي، المعجب، ص152.

<sup>(2)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص58. في حين يذكر عبد الواحد المراكشي أن وفاته كانت في رجب سنة (464هـ/ 1072م)، المراكشي، المعجب، ص157.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 158.

<sup>(4)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص60.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ص

<sup>(6)</sup> البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، 327.

في الجنوب، وكانت العاصمة بطليوس تتوسط هذه الرقعة الكبيرة، التي تشمل عدا العاصمة عدة مدن مثل ماردة، ويابرة، وأشبونة وشنترين وشنترة وقُلُمُرية، وبازو وغيرها (1).

وبطليوس العاصمة هي مدينة حديثة بناها عبد الرحمن بن مروان المعروف بالجليقي، بإذن الأمير عبد الله له في ذلك، فأنفذ له قطعة من المال وجملة من البُناة فشرع في بناء الجامع، وبني مسجدا خاصا بداخل الحصن، وابتنى الحمام، وأقام عند البناة حتى بنوا له عدة مساجد، وبني سورها سنة (421هـ/1030م) (2).

وبنو الأفطس أسرة بربرية من مكناسة تعرف أصلا ببني مسلمة (3)، وهذا ما جعل ابن حيان يستغرب انتماءهم لبني تُجيب، وبهذه النسبة مدحت الشعراء جدهم أبا محمد عبد الله بن محمد ابن الأفطس.

وأول أمرهم ابتداً من عبد الله بن مسلمة المذكور، إذ لما تفرق شمل الجماعة وانتزى كلُّ على ما بيده، استبدّ بالصقع الغربي ببطليوس وشنترين فتى اسمه سابور، وكان غُفلا من المعرفة، فكان عبد الله بن محمد بن مسلمة بن الأفطس يدبر له أمره ويخدم دولته، ولما مات سابور ترك ولدين لم يبلغا الحُلُم، فاستأثر عبد الله بن الأفطس بالحكم، وحصل على ملك غرب الأندلس المعروف بالبرتغال، إلى أن مات في جمادى الآخرة (437هـ/1045م) وخلفه ولدُه المظفر (4)، وكانت بينه وبين أبي القاسم بن عباد خصومة شديدة توراثها أبناؤهما من بعدهما نحو ستة عقود ونصف (5).

<sup>(1)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص81.

<sup>(2)</sup> الحميري، محمد بن عبد المنعم، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، بيروت، مكتبة لبنان، ط2، 1984م. ص93.

<sup>(3)</sup> ابن الخطيب، لسان الدين بن الخطيب، أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق وتعليق ليفي بروفنسال، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط بدون، 1432هـ \_\_\_\_ 2011م، ص281، البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج8، ص349.

<sup>(4)</sup> ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص183.

<sup>(5)</sup> البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، ص351.

ولي المظفر بعد أبيه وكان فاضلا عالما وشجاعا فارسا، وله التأليف الكبير المسمّى بالمظفّري في نحو خمسين مجلدا (1)، وكان صدره موغرا على العباديين منذ أسره وسجنه، فدارت بينهم خصومات وحروب يعود عليهم غُرمها، ولملك قشتالة غُنمها (2).

وبعد وفاة المظفر بن الأفطس سنة (460ه/1068م) خلفه على الملك ولداه يحيى وعمر، وعظم بينهما الخلاف والنزاع، إلى أن مات يحيى وخلا الجو لعمر بن المظفر الملقب بالمتوكل على الله (3)، وكان المتوكل ملكا عالى القدر مشهور الفضل، من أهل الرأي والحزم والبلاغة، وكانت بطليوس في مدته دار أدب وشعر ونحو وعلم (4).

واستمر المتوكل في حكم مملكته إلى أن تغلب عليه المرابطون، وضيق عليه الأمير سير بن أبي بكر بالسرايا والغارت، فلما عجز عن مقاومتهم راسل. فيما زعموا. ألفونسو، وأطمعه في المدينة، وتنازل له عن شنترين، فضاقت صدور رعيته وراسلوا المرابطين، وفتحوا لهم الأبواب، وقبض على المتوكل وابنيه، وأخرجوا إلى إشبيلية، وفي الطريق أنزل وأُمر بالتأهب للموت، فطلب أن يُقدّم ابناه قبله ليحتسبهما فكان له ذلك، وقُتِل الجميع صبرا في أخريات سنة (488ه/1095م)، وانتهى ملك بني الأفطس (5).

# 4. مملكة بني ذي النون:

كان بنو ذي النون ن ربر هوارة، قيل إن جدهم الذي نسبوا إليه كان يدعى زنون ثم تحول الاسم بمرور الزقت إلى ذي النون، وهو ذو النون بن سليمان بن طوريل بن الهيثم بن إسماعيل ابن وردحيقن الهواري ، والداخل منهم إلى الأندلس هو السمح بن وردحيقن، نزل بكورة شنتبرية، لكن أول نباهتهم كان من قبل جدهم ذي النون أيام الأمير محمد بن عبد الرحمن (6).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> انظر: البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، 352.

<sup>(3)</sup> ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص184.

<sup>.183</sup>نفسه، ص $^{(4)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(6)</sup> البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، ص330.

تداول بنو ذي النون الرئاسة في شنتبرية إلى عهد الحكم المستنصر، فلما اضطلع بالدولة المنصور بن أبي عامر تعلّق به المضراس بن ذي النون وولده إسماعيل، ولما انقرضت الدولة العامرية لحق المضراس بالثغر وجمع إليه بني عمه وتولى على أقليش من قبل سليمان المستعين، ثم ضبط ولده إسماعيل قلعة كوكنة بعد وفاة واضح العامري، وتغلّب على حصن ألفنتين وسطا على مجاوريه من قواد الثغور فاستقامت له الأمور، وثني سليمان المستعين له الوزارة وسماه ناصر الدولة، فاستقل ذلك كله وآثر الفُرقة، وكان أول الثوار مفارقة للجماعة (1)، وهو أول من ملك طليطلة من بني ذي النون، وأقام فيها المملكة الذنونية التي كانت إحدى أكبر ممالك الطوائف (2).

كانت هذه المملكة تمتد شرقي مملكة بطليوس من قُورية وترجالُه نحو الشمال الشرقي، حتى قلعة أيوب وشنتمرية الشرق جنوب غربي مملكة بني هود في الثغر الأعلى، وتمتد في الشمال الشرقي إلى ما وراء نمر التاجُه متاخمة لقشتالة القديمة، وفي الجنوب الغربي حتى حدود مملكة قرطبة عند مدينتي المعدن والمدور، وتتوسطها عاصمتها طليطلة، ومن أعمالها مدينة سالم ووادي الحجارة وقونقة ووبذة وإقليش ومورة وطلبيرة وترجالُه وغيرها (3).

لم يطل أمد إسماعيل في الملك، إذ مات بعد بضعة أعوام سنة (435هـ/1043م)، فخلفه ابنه يحيى بن إسماعيل وتلقب بالمأمون، وفي عهده اتسعت حدود مملكة طليطلة وترامت شرقا حتى بلنسية، وأضحت من أعظم دول الطوائف رقعة وموارد، وساد بها الأمن والرخاء (4).

غير أن عهد المأمون الذي دام ثلاثة وثلاثين عاما لم يكن كله أمنا ورخاء، بل تخلل ذلك عدة خصومات مع جيرانه من ملوك الطوائف كبني الأفطس وبني هود وبني عباد في أحداث كثيرة يطول شرحها.

خلفَ المأمونَ على مملكة طليطلة حفيدُه القادر، ذلك أن هشاما ولدَ المأمون تـوفي قبل وفاة والده، أو أنه حكم بضعة أشهر فقط ثم توفي (5)، وكان القادر فتى حدثا قليل الخبرة والتجربة قد

<sup>(1)</sup> البيلي، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، ج3، 333.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج3، 334.

<sup>(3)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس العصر الثاني دول الطوائف، ص95.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص 97.

<sup>(5)</sup> ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص179. عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص106.

ربي في حجور النساء، فغلب على أمره العبيد والموالي، وكان بملك مملكة عظيمة ولكنها مفككة، وقلة خبرته أدّت به إلى قتل وزير جده ابن الحديدي الذي أوصاه به جدّه، وأن يعتمد على عونه ونصحه وأن يأخذ رأيه في كل أمر، فخالف المقتدر نصح جده أخذًا بسعاية خصوم ابن الحديدي الذين أخذوا يوغرون صدره عليه ويحذّرونه منه حتى قتله (1)، وما فعلوا ذلك إلا لينفردوا بهذا الفتى الغرّ ليحيكوا له الدسائس ويثيروا الشعب ضده، كيف لا وهم خصوم جده المأمون، وكان ابن هود صاحب سرقسطة يرهقه بمطالبه وغاراته، وصارت مملكته تضعف يوما بعد يوم وهو يستعين بألفونسو السادس على خصومه، وهذا الماكر لا يألو جهدا في عون ملوك الطوائف بعضهم على بعض متى واتته الفرصة، وأخذ الجزية منهم لإضعافهم وتقوية جيشه (2)، وكانت هذه نذُر وقوع النكبة المرتقبة، وهي سقوط طليطلة في يد ألفونسو السادس في (شهر صفر هذه نذُر وقوع النكبة المرتقبة، وهي سقوط طليطلة في يد ألفونسو السادس في (شهر صفر 478ه/مايو 1085م) (3)، "وهكذا سقطت الحاضرة الأندلسية الكبرى، وخرجت من قبضة الإسلام إلى الأبد، وارتدت إلى النصرانية حظيرتما القديمة، بعد أن حكمها الإسلام ثلاثمائة وسبعين عاما" (4).

# 5. مملكة بني زيري:

لقد ملك بنو زيري مملكة غرناطة، وقبل إنشاء غرناطة كانت حاضرة إلبيرة من قواعد الأندلس الجليلة والأمصار النبيلة، فخربت في الفتنة وانفصل أهلها إلى مدينة غرناطة (5)، ويرى ابن سيعيد أن بني زيري وأصحابه هم الذين خربوا مدينة إلبيرة وعاثوا فيها، واقتعد هو مدينة غرناطة (6)، ولذا يقول الحميري: " وهي محدثة من أيام الثوار بالأندلس وإنما كانت المدينة

<sup>(1)</sup> ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص179، عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني، ص107.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>.114</sup>نفسه، ص

<sup>.115</sup>نفسه، ص $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> الحميري، الروض المعطار، ص28.

<sup>(6)</sup> ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقى ضيف، دار المعارف، ط4، ج2، ص106.

المقصودة إلبيرة فخلت وانتقل أهلها إلى اغرناطة" (1)، وقد انتقل منهم أعداد كبيرة في عهد زاوي بن زيري، ثم تحقق انتقالهم الكامل خلال خليفته حبوس بن ماكسن (2).

ويحد غرناطة من الجنوب جبل شُليْر ومن الشرق جبل شلير وألمرية، ومن الشمال جيان، ومن الغرب لوشة ونهر شنيل (3).

كان أول أمر الزيريين بالأندلس حينما قدم زاوي مع مجموعة من أقاربه، بسبب الحروب التي وقعت بينه وبين قريبه باديس بن منصور بن يوسف بن زيري صاحب إفريقية وبلاد المغرب، وقد اختلف المؤرخون في تحديد السنة التي ورد فيها على الأندلس، وانقسموا فريقين: فريق يرى أنه دخل الأندلس في عهد الحاجب المنصور محمد بن أبي عامر، ويتزعم هذا الرأي عبد الله بن بلقين وابن خاقان وابن الأثير وابن خلدون، وفريق يرى أنه دخله في عهد الحاجب المظفر عبد الملك بن منصور محمد بن أبي عامر، ويتزعمه ابن بسام وابن عذاري (4).

لقد كان لزاوي صولات وجولات في الأندلس منذ دخولها، من أهمها انتصاره على المرتضى الخليفة المرواني، ثم ارتحل عن غرناطة إلى القيروان لأسباب اختلف فيها المؤرخون، منها خوفه من ردّة فعل الأندلسيين، ومنها خوفه من غدر زناتة أعدائه القدامي، ومنها طمع زاوي بعرش القيروان بعد أن علم بوفاة مليكها باديس، فشرهت نفسه إلى ملكها (5).

ويذكر الأمير عبد الله بن بلقين أنه ما إن خرج زاوي عن غرناطة حتى كتب شيوخها إلى حبوس يحثونه على القدوم إلى البلد ليتولى أمره قبل أن يطمع فيه من لا يرضون به، فأسرع حبوس وبادر إليهم ونزل بغرناطة، فتلقّته صنهاجة بالطاعة وبايعته وانقادت إلى ملكه (6).

<sup>(1)</sup> الحميري، الروض المعطار، ص45.

<sup>(2)</sup> طويل، مريم قاسم، مملكة غرناطة في عهد بني زيري البربر، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1414هـ - 1994م، ص23. 24.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص87. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(6)</sup> ابن بلقين، عبد الله، التبيان، تحقيق أمين توفيق الطيبي، الرباط، منشورات عكاظ، 2011م، ص63.

ومن هذا الحين صار حبوس بن ماكسن ملكا على مدينة غرناطة، واستظهر عليها بجماعة من قومه، وأقام بها ملكا عظيما شامخا، ورأب الصدع وحمى وطنه ورعيته من سائر البربر المجاورين له بممالك الطوائف، فدامت رياسته واستبدّ بالملك، وتأثل أمره، وصار من أعظم ملوك الطوائف بالأندلس، إلى أن هلك سنة (428هـ/1036م) (1).

وخلفه ابنه باديس بن حبوس، وأمضي باديس إسماعين بن النغرالة اليهودي وزير أبيه على وزارته وكتابته وسائر أعماله، ورفعه فوق كل منزلة، وكان الأمر من بعده لابنه يوسف بن نغرالة أخذ نفسه بالجتهاد في الأحوال واستخراج الأموال، واستعمل اليهود إخوانه على الأعمال، فزادت منزلته عند باديس (2).

وكانت بين باديس وبين بني عباد حروب، كما هو المعتاد بين ملوك الطوائف، إلى أن مات باديس، وخلفه حفيده عبد الله بن بلقين صاحب المذكرات الشهيرة المعروفة بالتبيان، والذي أزاله المرابطون عن ملكه ونفوه إلى العدوة سنة (484هـ/1091م)، وانتهت به دولة بني زيري بالأندلس.

وهذه في الجملة أقوى الممالك التي كانت على عهد الطوائف، إضافة إلى ممالك أخرى كمملكة بني هود بسرقسطة ومملكة بني صمادح بألمرية، وغيرهما من باقي الممالك التي لم تكن في قوة الممالك الكبرى، وتتبُّعُ جميع الممالك يطول، وحسبي ذكر ما سبق لتتشكل عند القارئ صورة عامة عن الأندلس في القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر ميلادي المعروف والمشهور بعصر الطوائف.

ثانيا ـ دولة المرابطين:

1. تأسيس دولة المرابطين:

<sup>(1)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب، ج2، ص488.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، ص488.

يرجع تأسيس دولة المرابطين إلى قبيلة لمتونة، إحدى بطون صنهاجة من البرانس، إحدى كبرى قبيلتي (البرانس والبتر) اللتين يتكون منهما البربر، وعموم سكان الشمال الإفريقي، لذا تسمى الدولة المرابطية أيضا بالدولة اللمتونية، ولاتخاذ لمتونة اللثام سُمّوا بالملثمين<sup>(1)</sup>.

وذلك أن يحيى بن إبراهيم أحد بني جدالة كان قد توجه لأداء فريضة الحج، واجتاز في إيابه على مدينة القيروان وذلك سنة (427 أو 429ه/1035 أو 1037م) (2)، فحضر بما مجلس الفقيه أبي عمران الفاسي موسى بن عيسى بن أبي حاج (ت430هه/1038هم) (3)، فسأله الفقيه عن قبيلته ومذهبهم، فأجاب بأن لا مذهب لديهم، ولا يصل إليهم إلا بعض التجار الجهال، وطلب منه أن يرسل معه من يعلمهم أمر دينهم، فعرض الفقيه الأمر على الطلبة فلم يجد أحدا يوافقه على ذلك لأجل مشقة السفر والانقطاع في الصحاري، فدله على رجل من فقهاء المغرب الأقصى اسمه واجاج بن زلو اللمطي، وأعطاه كتابا يوصله إليه، فلما التقى به وأخبره بمراده ووصية الفقيه أبي عمران رحب به واختار له شخصا يدعى عبد الله بن ياسين(4).

ومن هنا ابتدأ أمر الداعية العالم عبد الله بن ياسين، الذي توجه مع يحيى ابن إبراهيم إلى قبيلة جدالة، ففرحوا به واجتمع عليه منهم نحو سبعين شخصا ليعلمهم ويفقههم في دينهم، وانقادوا إليه انقيادا عظيمًا، واجتمع عليه منهم أعداد كثيرة، إلى أن أمرهم بغزو قبائل لمتونة وسائر قبائل الصحراء ودخلوا في طاعته، فقوي أمر جدالة إلى أن مات يحيى بن إبراهيم (5).

<sup>(1)</sup> الحجي، التاريخ الأندلسي، ص419.

<sup>(2)</sup> وهذا التاريخ الذي ذهب إليه ابن أبي زرع هو المرجّح لإجماع المصادر على تتلمذ الجدّالي على الفقيه أبي عمران الفاسي، وتجمع المصادر على أن أبا عمران الفاسي توفي سنة (430ه/1038م). انظر: محمود، قيام دولة المرابطين، ص108.

<sup>(3)</sup> الحجي، التاريخ الأندسي، ص419.

<sup>(4)</sup> ابن سماك العاملي، أبو القاسم محمد بن أبي العلاء محمد بن سماك المالقي الغرناطي، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق: عبد القادر بوباية، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 2010م، ص63- 64؛ ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص7- 8.

<sup>(5)</sup> ابن سماك العاملي، الحلل الموشية، ص 65-66؛ ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص 7-8؛ ابن الخطيب، لسان الدين، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق: محمد عبد الله عنان، القاهرة، مكتبة الخانجي، الطبعة الأولى، 1397هـ-1977م، ج4، ص 348.

وكان أبو زكرياء يحيى بن عمر أميرُ لمتونة أشدَّ الناس انقيادا لعبد الله بن ياسين، وكان يلي لمتونة جبل فيه قبائل من البربر على غير دين الإسلام، فدعاهم عبد الله إلى الإسلام فامتنعوا عليه، فأشار على الأمير أبي زكرياء بغزوهم فغزاهم بلمتونة، وكانوا حينئذ أزيد من ألف فارس، فهزموهم وسبوهم، وفقد منهم في هذه المعركة خلق كثير، وعند ذلك سماهم ابن ياسين بالمرابطين لما رأى من شدة صبرهم وحسن بلائهم<sup>(1)</sup>.

## 2. امتلاك المرابطين بلاد المغرب:

لما رأى الشيخ ابن ياسين استقامة لمتونة وجدهم؛ أراد أن يُظهرهم ويُملِّكهم بلاد المغرب، فأمرهم بالخروج من الصحراء إلى سجلماسة ودرعة، فغزوهم وملكوا سجلماسة  $(^2)$ ، وبعد ذلك توجه الأمير أبو زكرياء مع الشيخ ابن ياسين بجيش كثيف إلى درعة فتلاقوا هنالك مع جيوش جدالة، فقتل الأمير أبو زكرياء وقتل معه بشر كثير $(^3)$ . فقدَّم عبدُ الله أخاه أبا بكر بن عمر، فبايعته لمتونة وسائر الملثمين وأهل سجلماسة ودرعة، وطاعت له وريكة وهيلانة وهزميرة، واحتل أغمات واستوطنها مع إمامه ابن ياسين، ثم انصرف الشيخ ابن ياسين إلى تامسنا ليحضهم على الطاعة فقتلته برغواطة $(^4)$  في أوائل سنة إحدى وخمسين وأربعمائة $(^5)$ ، ولم يُقتل عبد الله بن ياسين حتى استولى على سجلماسة وأعمالها وأغمات وبلاد السوس وغيرها $(^6)$ .

ولما كانت سنة (460هـ/1067م) استقامت الإمارة للأمير أبي بكر بن عمر، وطاعت له البلاد والعباد، واستوطن مدينة أغمات، وتوالت عليه الوفود من الصحراء فكثر الخلق بأغمات، وأشاروا عليه بالانتقال إلى مراكش فانتقل إليها، ثم عاد إلى الصحراء لما بلغه من ظهور جدالة على

<sup>(1)</sup> ابن سماك العاملي، الحلل الموشية، ص 66-67. ويذكر الحجي أن سبب تسميتهم بالمرابطين؛ أن ابن ياسين أقام رباطا، والتف حوله جماعة انقادت له، مستوعبة هذا الفهم ومخلصة له، وبلغ عددهم حوالي ألف رجل، فأطلق عليهم اسم "المرابطون". انظر: الحجي، التاريخ الأندلسي، ص420.

<sup>(2)</sup> ابن سماك العاملي، الحلل الموشية، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 68-69؛ ابن الخطيب، الإحاطة، ج4، ص348.

<sup>(5)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص14.

<sup>(6)</sup> نفسه، ج4، ص14.

لمتونة، واستخلف على المغرب ابن عمه يوسف بن تاشفين (1)، وترك معه الثلث من لمتونة، وذلك في غرة ربيع الآخر من سنة ( 463هـ/1071م). وطلق زوجته زينب وأمره بتزوجها لما بلاه من يمنها (3).

## 3 ولاية يوسف بن تاشفين ودخوله الأندلس:

## أ. ظهور يوسف بن تاشفين وولايته:

بدأ ظهور أمر يوسف بن تاشفين أبرز أمراء دولة المرابطين  $^{(4)}$  منذ ولاه أبو بكر بن عمر على الدولة على صورة النيابة عنه  $^{(5)}$  كما سبقت الإشارة إليه، فأظهر مقدرة ومهارة أكسبته مكانة عالية، بجانب شهرته العسكرية التي ظهرت في مهام كلّفه أبو بكر بن عمر بها  $^{(6)}$ .

وكان يوسف يكاتب الأمير أبا بكر بكل ما يصنع، فيشكره على ذلك، وأبو بكر بن عمر في الصحراء يحارب جدالة حتى أخذ ثأره منهم  $^{(7)}$ ، ثم عاد إلى المغرب بعد أن أخذ بثأر قومه وذلك سنة (1073ه/1073م).  $^{(8)}$ ، فوجد يوسف قد استبد بالمملكة وأعجبته الإمارة وطاعت له جميع البلاد الغربية، فعلم أنه مغلوب عليه، وعزم على تسليم الأمر إليه  $^{(9)}$ .

<sup>(1)</sup> ابن سماك العاملي، الحلل الموشية، ص 70.

<sup>.18</sup>ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص

<sup>(3)</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، ج4، ص349؛ ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص18.

<sup>(4)</sup> الحجى، التاريخ الأندلسي، ص421.

<sup>(5)</sup> ابن سماك العاملي، الحلل الموشية، ص73.

<sup>(6)</sup> الحجي، التاريخ الأندلسي، ص 420.

<sup>(7)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص19.

<sup>(8)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص74؛ ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص20.

<sup>.20</sup>نفسه، ج4، ص $^{(9)}$ 

ولما وصل أبو بكر تعجب من ضخامة ملك يوسف، ووفور عساكره وترتيب جنوده، فسلم له الأمر بنفس طيبة، وأحضر أشياخ لمتونة وأعيان الدولة وأمراء المصامدة والكتاب والشهود والخاصة والعامة، وأشهد على نفسه بالتخلى له عن الأمر (1).

وفي سنة (466هـ/1074م) اجتمع أشياخ القبائل على يوسف بن تاشفين، وقالوا له: حقك أكبر من أن تدعى بالأمير إلا بأمير المؤمنين، فامتنع من ذلك، فقالوا: لابد من اسم تمتاز به، فقال لهم: يكون أمير المسلمين (2).

ثم افتتح مدينة مكناسة سنة (466هـ/1074م)، ثم مدينة فاس سنة (467هـ/1075م)، ثم مدينة تلمسان سنة (467هـ/1076م). وبجملة هذه الأعمال وغيرها قد اعتبر بعض المؤرخين يوسف بن تاشفين المؤسس الحقيقي لدولة المرابطين من غير إنكار لفضل من سبقه  $^{(4)}$ .

## ب. دخول يوسف الأندلس وضمها إلى ملكه:

دخل يوسف الأندلس أربع مرات، كان أولها سنة (479هـ/1086م)، وذلك للجهاد ضد النصارى في معركة الزلاقة الشهيرة التي تعدُّ إحدى المعارك الحاسمة في الإسلام، والتي انتصر فيها المسلمون انتصارًا مؤزرا أعاد للأندلس هيبتها وعزها، وكانت سببا في بقاء الأندلس تحت مظلة الإسلام لأربعة قرون أخرى.

وفي سنة (481هـ/1088م) جاز أمير المسلمين إلى الأندلس الجواز الثاني برسم الجهاد (5)، وذلك أن المعتمد ابن عباد عبر البحر إلى العدوة للقاء يوسف واستدعائه للجهاد ضد النصارى

<sup>(1)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص75.

<sup>(2)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب، ج4، ص23. غير أن ابن أبي زرع ذكر أن يوسف تسمى بأمير المسلمين عقيب وقعة الزلاقة سنة 479هـ ولم يكن يدعى بما قبل ذلك. انظر: ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، الرباط، دار المنصور للطباعة والوراقة، 1972م، ص 149. وانظر: محمود، حسن أحمد، قيام دولة المرابطين، ص338 فما بعدها.

<sup>(3)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص78- 79.

<sup>(4)</sup> محمود، قيام دولة المرابطين، ص226.

<sup>(5)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص121.

الذين تحصنوا بحصن لييط، وجعلوا قتل المسلمين وأسرهم وظيفة لهم كل يوم، واشتداد ضررهم على المسلمين  $^{(1)}$ ، فلمي يوسف الدعوة وعبر إلى الجزيرة الخضراء واستدعى الأمراء للجهاد، والموعد حصن لييط  $^{(2)}$ ، ودام حصار المسلمين على الحصن أربعة أشهر  $^{(3)}$ ، وظهر ليوسف والمعتمد من حصانة الحصن ما آيسهم منه  $^{(4)}$ ، وأنه لا يتأتى لهم أخذه إلا بالمطاولة وقطع مادة القوت عنهم  $^{(5)}$ . وفي أثناء ذلك استصرخ أهل الحصن سلطانهم، فأخذ في الحشد ويمم الحصن في أمم لا تحصى، واقتضى رأي يوسف التوسعة على الحصن لما ظهر له أن غاية ألفونسو تخليص قومه وإخلاء الحصن، ولما وصل اللعين إلى الحصن وجد قوما جياعا لا يقدرون على إمساك الحصن أحرقه وأخرج من كان فيه من قومه  $^{(6)}$ ، فأخذ ابن عباد الحصن بعد خلائه وفناء جميع من كان به بالقتل والجوع، وكان فيه لما نزله يوسف من النصارى نحو اثني عشر ألف مقاتل دون العيال والذرية، فلم يبق منهم غير مائة من الرجال وهم الذين أخرجهم ألفونسو حين أخلاه  $^{(7)}$ .

وفي سنة (483هـ/1090م) كان الجواز الثالث ليوسف بسبب كلام نقل إليه عن ملوك الأندلس أحفظه وأوغر صدره عليهم (8)، فخلع ابن بلقين عن غرناطة وبعث به مع أخيه تميم إلى مراكش، ثم صار يفتح ما كان تحت يد ابن عباد من بلاد، فلم ينقض شهر صفر سنة (484هـ/1091م) حتى لم يبق لابن عباد بلد إلا وقد ملكه المرابطون ماعدا قرمونة وإشبيلية، ثم تمكن منهما القائد المحنك سير بن أبي بكر في خبر يطول، ودخل إشبيلية على المعتمد وأمنه على نفسه وأهله وأرسل به إلى أمير المسلمين فكانوا عنده بأغمات إلى أن أتاهم الموت، وكان دخول سير إشبيلية في الثاني والعشرين من رجب سنة (484هـ/1091م). (9).

<sup>(1)</sup> نفسه، ص127؛ ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص152.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص128.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص129.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص130-131.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص153.

<sup>(8)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص131.

 $<sup>^{(9)}</sup>$  ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص $^{(9)}$ 

وهكذا شأن القواد الذين بعثهم يوسف، كانوا يفتحون الجهات التي أرسلوا إليها، فملك يوسف مملكة خمسة أمراء من أمراء الأندلس في سنة ونصف؛ وهم ابن عباد وابن حبوس وابن الأخوص وابن عبد العزيز، وعبد الله بن بكر صاحب جيان وأبلة وأستجة<sup>(1)</sup>. ثم توالى بسط يوسف نفوذه على الأندلس في السنوات المتوالية.

وفي سنة (496هـ/1102م) جاز الجواز الرابع والأخير له إلى الأندلس برسم التجول فيها والنظر في مصالحها $^{(2)}$ ، وفي السنة نفسها كتب بولاية العهد لابنه علي $^{(3)}$ ، وبعد عامين مرض وابتدأته العلة التي مات بها، فلم يزل مرضه يشتد إلى أن توفي رحمه الله في مستهل المحرم سنة (500هـ/106م) وقد بلغ عمره مائة سنة $^{(4)}$ . فكانت إمارته منذ قدمه ابن عمه الأمير أبو بكر بن عمر إلى وفاته سبعا وأربعين سنة $^{(5)}$ .

# 2. ولاية علي بن يوسف:

تولى عليّ إمارة المسلمين بعد وفاة أبيه على رأس الخمسمائة، وطالت مدته إلى أن توفي سنة (537) وتاريخه حافل بالأحداث، ولما ولي اضطلع بالأمور أحسن اضطلاع (6)، أقام العدل، وضبط الثغور ووالى الجهاد، وسرح السجون وفرق الأموال (7)، وألبسه الله المهابة وألقى عليه المحبة فاجتمعت عليه الأمة واتفقت عليه الكلمة (8)، وكان مكرما لأهل العلم؛ قلد الأمور الفقهاء (9)، ورد أحكام البلاد إلى القضاة (10).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص $^{(25}$ 

<sup>(2)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص140.

<sup>.156</sup> المصدر نفسه، ص141؛ ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص(3)

<sup>. 156</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص445؛ ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص72؛ ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص65

<sup>(6)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص148.

ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص $^{(7)}$ 

<sup>(8)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص148.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، ص

<sup>(10)</sup> ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص(152.

اتسعت رقعة ملكه حتى "ملك جميع بلاد المغرب من بجاية إلى بلاد السوس الأقصى، وملك جميع بلاد القبلة من سجلماسة إلى جبل الذهب من بلاد السودان، وملك بلاد الأندلس شرقا وغربا، وملك الجزائر الشرقية وميورقة ويابسة، وخُطب له على ألفي منبر ونيف وثلاثمائة منبر، وملك من البلد ما لم يملكه والده"(1).

وكان جوازه إلى الأندلس أربع مرات؛ الجواز الأول سنة (500ه/1006م) لتفقد أحوال الأندلس (2)، والثاني سنة (503ه/1019م) برسم الجهاد (3)، والثالث سنة (511ه/1117م) لافتتاح مدينة قلمرية (4)، والرابع سنة (515ه/1121م) بسبب الفتنة التي وقعت بقرطبة بين سكانها والعمال عليها من المرابطين (5).

ولقد توفي علي بن يوسف سنة (537ه/1142م) والأندلس تابعة لحكم المرابطين، وبقي الأمر من بعده كذلك إلى أن تغلب الموحدون عليهم، وانتزعوا الملك من بين أيديهم، وصارت الأندلس تابعة لهم بعد أن كانت تحت حكم المرابطين لأكثر من نصف قرن.

## المبحث الثاني: التركيبة البشرية للمجتمع الأندلسي:

يبرز لنا نص ذكره ابن عبدون جملة من التركيبة البشرية التي كانت على عهد المرابطين، وذلك حينما يتعرض لذكر أعوان القاضي؛ إذ يقول: "يجب للقاضي أن لا يكون معه من الأعوان في مثل إشبيلية إلا عشرة عددا: يكون منهم أربعة سودان وبرابرة، لحقوق المرابطين وغيرهم من الملثمين، والباقى أندلسية؛ فهم أوثق وأخوف "(6).

فمن هذا النص يتضــح لنا أن من مكونات التركيبة الاجتماعية بالأندلس على عهد المرابطين؛ السودان والبرابرة والأندلسيون.

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص157.

<sup>(2)</sup> ابن سماك، الحلل الموشية، ص149.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص(150.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(6)</sup> ابن عبدون، محمد بن أحمد بن عبدون التجيبي، رسالة في القضاء والحسبة، تحقيق فاطمة الإدريسي، بيروت لبنان، دار ابن حزم، ط1، 1430هـ - 2009م. ص 50.

ولا شك أن هذه مجرد إشارة عابرة يذكر فيها ابن عبدون أعوان القاضي، ولا يمكن أن تفي بالغرض الذي نحن بصدد الحديث عنه، واستكمالا للفائدة أقول: إن المجتمع الأندلسي كان خليطا من العرب والبربر والمولدين والصقالبة والمسالمة، وسنحاول الحديث عن عناصر هذه التركيبة للمجتمع الأندلسي والتعريف بها فيما يلي:

## 1- العرب:

دخل العرب بلاد الأندلس على شكل طلائع منذ بداية الفتح، وسمي الفاتحون بالبلديين والوافدون بالداخلين، وقد تتابع دخولهم الأندلس بعد الفتح، وأول الطلائع التي دخلت الأندلس بعد فتح طارق بن زيد لها؛ طالعة موسى بن نصير في رجب(93هـ/712م)، وكانت تتألف من ثمانية عشر ألفا من وجوه العرب والموالي وعرفاء البربر(1)، وأغلبهم من قريش والعرب ووجوه الناس، ثم طالعة الحر بن عبد الرحمن الثقفي في ذي الحجة (97هـ/716م)، إذ قدم واليا ومعه أربعمائة رجل من إفريقية، وكان أغلب عرب هاتين الطالعتين من اليمنيين، وسموا بالبلديين أو أهل البلد، لأخم استقروا في بلاد الأندلس واعتبروا أنفسهم من أهلها $^{(2)}$ .

ثم تأتي طالعة بلج بن بشر بن عياض القشيري في سنة ( 124ه / 742م)، وأغلبهم من العرب القيسيين، ويذكر ابن القوطية أن عدد جنود هذه الطالعة كان يقرب من عشرة آلاف، منهم ألفان من الموالي، وثمانية آلاف من العرب<sup>(3)</sup>، وقد سمي عرب هذه الطالعة بالشاميين بن البلديين الذين تقدم دخولهم الأندلس وبين الشاميين الذين لحقوا وأرادوا الاستقرار، وتحول هذا النزاع إلى صراع بين العصبية اليمنية والعصبية الشاميين الذين لحقوا وأرادوا الاستقرار، وتحول هذا النزاع إلى صراع بين العصبية اليمنية والعصبية

<sup>(1)</sup> البلاذري، أبو الحسن أحمد بن يحيى بن جابر بن داود، فتوح البلدان، إشراف لجنة تحقيق التراث، بيروت، مكتبة الهلال، ط بدون، 1988م، ص228. الحميدي، أبو عبد الله محمد بن فتوح بن عبد الله، جذوة المقتبس، حققه وعلق عليه بشار عواد معروف ومحمد بشار عواد، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1429هـ \_\_ 2008م، ص23، سالم، السيد عبد العزيز، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، بيروت، دار النهضة العربية، ط بدون، 1408هـ . 1988م، ص120.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، ج1، ص102.

القيسية كما هو معروف، ثم لحقت بالطالعة الشامية الأولى طالعة ثانية في نحو ثلاثين رجلا في صحبة أبي الخطار حسام بن ضرار الكلبي<sup>(1)</sup>.

ومن جملة العرب وأشرافهم ممن كان بالأندلس الأمويون، وأوليتهم كما هو معروف عبد الرحمن بن معاوية المعروف بعبد الرحمن الداخل، مجدد حكم الأمويين بالمغرب بعدما انقطع بالمشرق، وأولاده وأحفاده توارثوا الحكم بالأندلس قرونا، إلى أن سقط حكمهم بالجملة في مطلع القرن الخامس الهجري بعد فتنة البربر.

وكان من أعظم من مر في الأسرة الأموية ممن تعاقب على الحكم الخليفة عبد الرحمن بن محمد الملقب بالنّاصر، الذي حكم خمسين سنة كاملة (300 \_\_ 350 هو)، وعصره هو العصر الذهبي للأندلس في مختلف مجالات الحضارة، ثم خلفه بعد وفاته ابنه الحكم المستنصر الذي رفع راية العلم وشُغِف به، وكان من الحكام العلماء، وجمع مكتبة من أكبر المكتبات في الدنيا.

وبقي في نسل الأمويين من حافظ على نباهة البيت وعراقة السؤدد والنبوغ في العلم، مثل يزيد بن عبد الجبار الذي أخذ عن أبيه أبي طالب عبد الجبار وأبي محمد ابن عتاب وأبي بكر ابن العربي وغيرهم، وكان عارفا بالقراءات والعربية، وألف " قراءة نافع" وشرح قصيدة " بانت سعاد"، انتقل عن قرطبة إلى الزهراء فلم تحمله فرجع إلى قرطبة وقعد للإقراء (2).

ولم يزل الأمويون بالأندلس يعتزون بنسبهم ويفتخرون به، وإذا شكك أحد في نسب رجل منهم، دعا ذلك إلى قيام الحد عليه، كما حصل أن شتم رجل رجلا أمويا، يعرف هو وأبوه وجده وآله بأنهم أمويون، وقد حازوا هذا النسب على مر الأيام، فشتمه بالرق والعبودية بقوله له: حتى تثبت حريتك. فأفتى الفقهاء بأن قائل هذه المقولة يُحدّ (3).

(2) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان، المستملح من كتاب التكملة، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1429هـ. 2008م، ص 430. 431.

<sup>(1)</sup> سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص120.

<sup>(3)</sup> عياض، القاضي عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تقديم وتحقيق وتعليق محمد بن شريفة، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 2011م، ص 75.

#### 2- البربر:

لقد دخل البربر بلاد الأندلس منذ فتحها، بل كان لهم الدور الأعظم في فتحها، إذ كان الجيش الذي قاده طارق يتألف كله من البربر، وما كادت أنباء النصر الذي أحرزه طارق على القوط تصل إلى المغرب؛ حتى هرع إلى الأندلس عدد هائل منهم بغية التماس الغنائم أو الاستقرار في البلاد الغنية، وظلت بلاد المغرب مصدرًا للهجرات البربرية إلى الأندلس حتى قيام دولة بني أمية (1).

ولقد تضاعفت أعدادهم فيما بعد ولا سيما في عصر المرابطين، حينما أخذ يوسف بن تاشفين بفتوى العلماء الذين أفتوه بضم الأندلس إلى حكمه حتى لا ينفرط عقد الإسلام بها، وذلك لما رأوه من تخاذل أمراء الطوائف وتآمرهم ضد بعضهم البعض وإيثارهم المصالح الخاصة على المصلحة العظمى وهي إبقاء الأندلس دار إسلام، فصار ابن تاشفين ينزل كل واحد من هؤلاء الأمراء عن حكمه ويستبدله بأمير مرابطي، فكثر دخول الجنود البربر مع قادتهم، على حد قول المراكشي في الاستيلاء على إشبيلية " إلى أن ورد الأمير سِيرُ بن أبي بكر ابن تاشفين \_ وهو ابن أخي أمير المسلمين \_ بعساكر متظاهرة وحشود من الرعية وافرة "(2)، مما يعطينا إشارة أن هذا العصر وعصر الموحدين بعده كان أكثر تدفقا للبربر على بلاد الأندلس (3).

وقد عُرِف البربر بالشدة، مما جعل ابن عبدون يطالب بعدم حمل السلاح في المدينة، لإفضاء ذلك إلى الفساد، يقول: "لا سيما البربر فإنهم إذا غضبوا قتلوا أو جرحوا "(4)، وهذه الصفة كانت معروفة فيهم، حتى قال الحموي: "والبربر أجفى خلق الله وأكثرهم طيشا وأسرعهم إلى الفتنة وأطوعهم لداعية الضلالة وأصغاهم لنمق الجهالة، ولم تخل جبالهم من الفتن وسفك الدماء قط "(5)، والمتأمل في الفتنة القرطبية على رأس المائة الرابعة المعروفة بفتنة البربر يقوى عنده

<sup>(1)</sup> سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص122.

<sup>(2)</sup> المراكشي، المعجب، ص202.

<sup>(3)</sup> مسعد، سامية مصطفى، الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إقليم غرناطة في عصري المرابطين والموحدين، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط1، 1423هـ. 2003م، ص201.

<sup>(4)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص78.

<sup>(5)</sup> الحموي، شــهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، معجم البلدان، بيروت، دار صــادر، 1374هـ . 1955م، ج 1، ص369.

صدق هذه الأوصاف التي ذكرتها المصادر، وقد شاهد المراكشي بعينه تسرعهم في سفك الدماء في عصر الموحدين، فقال واصفا ذلك متعجبا منه:" وأما خفة سفك الدماء عليهم فقد شهدت أنا منه أيام كوني بسوس ما قضيت منه العجب"(1)، ويزيد ابن سعيد:" فإن قتل الإنسان عندهم كذبح عصفور...وكم قتيل قُتل عندهم على كلمة، وهم بالقتل يفتخرون" (2)، ولعل هذا الجفاء ناتج عن بعدهم عن الحضارة كما لاحظ ذلك عنهم صاحب مسالك الأبصار (3).

وأياكان الأمر فلكل قوم محاسن ومساوئ، ومن محاسن البربر حبهم للجهاد وكلفهم بالفتح، فقد كانوا عصبة الفتح أيام طارق بن زياد، وكانوا عصبة الجيوش التي كانت ترد حملات الصليبين، وكانت لهم اليد الطولى في معركة الزلاقة (479هـ/1086م) بقيادة يوسف بن تاشفين، وهم أحد المكونات المهمة للتركيبة البشرية الأندلسية بعد الفتح وإلى سقوط الأندلس.

### 3- السودان:

لقد شهدت الأندلس استقطاب عدد كبير من السودان لا سيما في عصر المرابطين، فالمصادر تذكر أنه كان في بلاط يوسف بن تاشفين ألفا فارس (4)، وقد شاركوا في معركة الزلاقة حينما أمرهم يوسف بن تاشفين بأن يكروا على النصارى فترجل منهم زهاء أربعة آلاف محارب (5)، مما يدل على أن عدهم في هذه المعركة كان أكبر من ذلك، وتحديد ابن عبدون لأعوان القاضي بأن يكون منهم أربعة سودان وبرابرة في كل عشرة رجال، مما يؤكد على نسبتهم التي لا

<sup>(1)</sup> بوتشيش، إبراهيم القادري، مباحث في التاريخ الاجتماعي للمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، بيروت، دار الطليعة للطباعة والنشر، ط1، 1998م، ص62.

<sup>(2)</sup> القلقشندي، أبو العباس أحمد بن علي، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، القاهرة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، ج5، 178.

<sup>(3)</sup> بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص61.

<sup>(4)</sup> ابن سماك العاملي، أبو القاسم محمد بن أبي العلاء محمد بن سماك المالقي الغرناطي، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق: عبد القادر بوباية، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 2010م. ص73 ـ 74. وانظر: بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص57.

<sup>(5)</sup> ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، حققه إحسان عباس، بيروت، دار صادر، ط5، 2009م، ج 7، ص 56.

يستهان بها، وهذا كله يعطينا صورة عن الإسهام المعتبر للسودان في التركيبة الاجتماعية للأندلس.

وهل كان السودان عنصرا في التركيبة الأندلسية قبل المرابطين؟ وهل وردوا الأندلس على عهد ملوك الطوائف؟ هذا ما لم نقف عليه في مصادرنا.

### 4- الموالي:

دخل عدد كبير من موالي بني أمية الأندلس في طالعة بلج، إذ كان جيشه يتألف من الفي مولى وثمانية آلاف من العرب، ومن ذلك الحين أصبحوا يؤلفون حزبًا مهما انضم إليه من كان في الأندلس من موالي بني أمية، وأغلب هؤلاء الموالي من أهل المغرب الذين دخلوا في ولاء بني أمية أو عمالهم، ومنهم بنو الخليع وبنو وانسوس، وبقية الموالي من المشرق؛ فمنهم دمشقيون، وأردنيون، وقنسريون، وعراقيون، وفرس (1).

#### 5- المسالمة والصقالبة:

ونعني بالمسالمة الإسبانيين الذين دخلوا الإسلام، وقد كان لسياسة التسامح الحكيمة التي سار عليها الفاتحون العرب عقب الفتح أثر كبير في إسلام عدد هائل من الإسبان، فاعتنق كثير منهم الإسلام، وذابت الفوارق بينهم وبين المسلمين الفاتحين، ويعتقد حسين مؤنس أن أغلبية الجماعات الأولى التي أسلمت من الإسبان، كانت من العبيد ورقيق الأرض، فقد كانت حالة رقيق الأرض من السوء بحيث بدا الإسلام في نظرهم كمخرج من المتاعب التي كانوا يئنون تحت ثقلها، وقد دخل أيضا الإسلام كثير من الزراع وأهل المدن على اختلاف طبقاتهم، فتساووا جميعا في ظل الإسلام (2).

(3) حسين مؤنس، فجر الأندلس، جدة، الدار السعودية، ط2، 1405هـ \_\_ 1985م، ص430، سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس ص127. 128.

<sup>(2)</sup> سالم، السيد عبد العزيز، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، بيروت، دار النهضة العربية، ط بدون، 1408هـ . 1988م، ص 125 . 126.

أما الصقالبة فهم الذين استوردهم الخليفة عبد الرحمن الناصر وخلفاؤه العامريون من أواسط أوربا كحرس خاص للقصر الملكي والذين جاوز عددهم في زمن بني عامر الثلاثة عشر ألفا<sup>(1)</sup>، ثم نجدهم بعد يلعبون دورا في المشهد السياسي عقب الفتنة البربرية والخلاف المحتدم حول السلطة بين من بقي من أمراء الأمويين، وذلك لقربهم من دار الخلافة ومعرفتهم بما يجري فيها، واطلاعهم على كثير من أسرارها الدولة وخوافيها.

## 6- النصارى:

لقدكان في المجتمع الأندلسي قسم كبير من غير المسلمين، أكثرهم من النصارى الذين كانوا يسكنون البلاد قبل فتحها من قبل المسلمين، وقد احترم المسلمون دائما نصوص الاتفاقات التي عقدوها مع النصارى عند فتحهم البلاد، وإذا كانت الحكومة الإسلامية قد ضغطت في بعض الفترات على النصارى وعاملتهم بقسوة؛ فإن ذلك كان \_ كما يستنتج بوضوح من سير الأحداث التاريخية \_ بدافع المحافظة على الأمن والقضاء على روح التمرد التي عمت البلاد بين حكم عبد الرحمن الداخل وعبد الرحمن الناصر، والتي قام فيها النصارى بدور مهم أكثره بدافع التعصب، إلا أن مجيء عبد الرحمن الناصر إلى الحكم والقضاء على الثورات الداخلية كان نماية للضغط الذي قاساه نصارى إسبانيا وبداية عهد اطمئنان ساعدهم على أن يقوموا بدور مهم جدا في الحياتين الثقافية والعامة للمجتمع، وقد كانت للنصارى حقوق كثيرة في إدارة شوونم وفض المنازعات التي تحدث بينهم (2)، فقد كان لهم رئيس في كل مدينة يُعرف بالقومس كما كان لهم قاض نصراني يفصل في منازعاتهم يعرف بقاضي العجم، وإذا كان المتخاصمون مسلمين ونصارى؛ فإن القاضي الذي يفصل بينهم كان قاضيا مسلما يُعرف بقاضي الجند، ثم مسلمين ونصارى؛ فإن القاضي الذي يفصل بينهم كان قاضيا مسلما يُعرف بقاضي الجند، ثم مسلمين ونصارى؛ فإن القاضي الذي يفصل بينهم كان قاضيا مسلما يُعرف بقاضي الجند، ثم

وقد أطلق على هؤلاء النصارى الذين عاشوا في ظل الدولة الإسلامية وأسهموا فيها اسم " الموزاراب Mozarab "، ويبدو أن أصل هذه الكلمة هي كلمة "مستعرب" العربية (4)،

<sup>(1)</sup> ينظر عددهم في: بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص57.

<sup>(2)</sup> خلاص، صالح، إشبيلية في القرن الخامس الهجري، بيروت، دار الثقافة، ط بدون، 1981م. ص 32. 33.

<sup>(3)</sup> سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص 130. 131.

<sup>(4)</sup> خلاص، إشبيلية في القرن الخامس الهجري، ص33.

والمستعربون هم نصارى الإسبان الذين كانوا يعاشرون المسلمين ويتكلمون العربية مع احتفاظهم بدينهم ولذلك عرفوا بالمستعربين، وكان العرب يسمونهم بعجم الذمة، أما من كان لهم عهد منهم فقد سموا بالمعاهدين، وكان المستعربون في الأندلس يشكلون جمهرة سكان البلاد في السنوات الأولى التي تبعت الفتح الإسلامي، ولكن عددهم أخذ يتناقص تدريجيا بينما أخذ عدد المسالمة يزداد يوما بعد يوم، وما لبث المستعربون أن أصبحوا بمرور الزمن أقلية في الأندلس بالنسبة للمسلمين والمولدين، وقد عومل هؤلاء المستعربون منذ الفتح معاملة طيبة، فتمتعوا بحرية كبيرة في إقامة شعائرهم الدينية (1).

وقد ظلوا يتمتعون بحريتهم الدينية إلى أن حدّ المرابطون منها، فقد طالب ابن عبدون أن يمنع قرع النواقيس من الكنائس، وأن يرتدي النصارى واليهود ثيابا معينة، وألا يركب أحد منهم جوادًا، وألا يشتري مسلم رداء ارتداه نصراني أو يهودي<sup>(2)</sup>. ويغلب على ظن السيد عبد العزيز سالم أن هذا الاضطهاد بدأ عقب توسع حركة الاسترداد النصراني، واتمام المسلمين لمؤلاء المستعربين بالتجسس عليهم لمصلحة الدول النصرانية في شمال إسبانيا، وخاصة بعد حملة ألفونسو المحارب سنة 518ه/ 1125م) التي اجتاح فيها بلاد الإسلام حتى أدرك قرطبة وإشبيلية، وزاد اضطهاد الموحدين لهم فنفوهم إلى بلاد المغرب حتى يكونوا بعيدين عن مؤازرة الممالك النصرانية في الشمال، واستطاع عدد كبير من المستعربين التسلل من الأندلس على هذه الممالك الشمالية، وكان الخليفة أبو يعقوب المنصور أشد خلفاء الموحدين وطأة على أهل الذمة (3).

### 7- Ilusec:

لقد لاقى اليهود بالأندلس اضطهادًا كبير من قِبل القوط والرومان، وأرغموهم على التنصر، فبدأ اليهود يتآمرون سرًّا ضد القوط، فأسرف القوط في سياسة الاضطهاد واعتبروا اليهود جميعا أرقاء يجب توزيعهم على النصارى، وفصلوا أولادهم عنهم وقاموا بتنصيرهم، وتذكر بعض

<sup>(1)</sup> سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص130.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>.132</sup>نفسه، ص

المراجع أن يهود إسبانيا قاموا بالاتصال بيهود المغرب وطلبوا منهم إغراء العرب بفتح الأندلس (1)

وتمتع اليهود بعد فتح المسلمين للأندلس بتسامح كبير من قبل المسلمين لمؤازرة اليهود لهم عند الفتح، وكانت غرناطة تزخر بأكبر جالية يهودية، فسميت بذلك بأغرناطة اليهود (2)، وقد كان لليهود دور مهم في العلوم العربية في الأندلس، فترجموا الكتب العربية إلى العبرية واللاتينية، ونبغ كثير منهم في الطب والفلسفة والكيمياء، أمثال حسداي بن شفروط طبيب عبد الرحمن الناصر، وموسى بن ميمون الفيلسوف وإبراهيم بن سهل الإسرائيلي الشاعر (3).

وقد تجاوز نفوذ اليهود في عصر ملوك الطوائف الحد خاصة في مملكة غرناطة، فكان لابن النغريلة الإسرائيلي كل السلطان في غرناطة (4).

### المبحث الثالث: كتب الحسبة وأهميتها في الدراسات التاريخية.

تُعدُّ الحياة العلمية جزءًا من الحياة الاجتماعية، وأن العلماء هم بعض المجتمع وخاصية، فيه يؤيِّرون وبه يتأثرون، ويجري عليهم ما يجري على غيرهم من شرائح المجتمع؛ من رخاء وشدة، وسيعة وضيق، وغنى وفقر، وصحة ومرض، وأمن وخوف...وهلم جرًّا من الأعراض العامة والخاصة، فلهم منها غُنمها وعليهم غُرمها، يقاسمون غيرهم منحها ومحنها، وإنما فصلنا حياة العلم والعلماء عن أمها وأصلها وخصّصناها بالذكر؛ لما لها من أثر بارز في جميع الحضارات، وانعكاس ظاهر في شتى المجتمعات، ولولا العلم والعلماء لما قامت قائمة لحضارة من حضارات الدنيا قديمها وحديثها، ولكانت المجتمعات الآدمية شبيهة بعوالم البهائم والأنعام لا تكاد تتميز عنها بشيء، فحقّ حينئذ لحياة الحضارة وقطب رحاها أن تُخصّ ببحث شامل وثُميَّز بفصل كامل؛ يكشف المستور من تفاصيلها، ويظهر المخبوء من مضامينها.

ولأن كتب الحسبة والنوازل هي الروافد الأولى والمصادر الأصلية التي اعتمدناها في هذا البحث، فسنحاول التعريف بها ابتداء، ثم نبحث فيما اشتملت عليه من معلومات يمكن

<sup>(1)</sup> سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص131.

<sup>(2)</sup> ابن الخطيب، الإحاطة في أخبار غرناطة، ج1، ص101. سالم، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، ص133.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ص

 $<sup>^{(4)}</sup>$  نفسه، ص $^{(4)}$ 

الاعتماد عليها في إبراز الجوانب المختلفة لحياة العلم والعلماء خصوصا، ونفيد منها أيضا في رسم صورة الحياة الاجتماعية عموما، ثم نفيض في دراسة متعلقات البحث ومفاصله المتوالية.

ولقد اشتمل عنوان هذا البحث على مصطلحين مهمين ينبغي لنا إيضاحهما لتعلق البحث بهما، ثم نُبيّن بعدُ وجه كونهما مصدرًا لبيان الحياة العلمية والاجتماعية خصوصا ولحضارة مجتمع من المجتمعات عموما، أعنى بهذين المصطلحين الحسبة والنوازل.

#### أولا: تعريف الحسبة:

لابد \_ ابتداء \_ من إعطاء تعريفٍ لهذا النظام الذي هو موضوع دراستنا كي تتضح صورته في الأذهان، ومن هنا سنذكر التعريف اللغوي ونُردِفه بالتعريف الاصطلاحي الذي ذكره بعض العلماء، ثم نذكر التعريف المختار.

## 1- التعريف اللغوي:

الحِسبة . بالكسر. تطلق على معانٍ:

المعنى الأول: مصدر احتسابك الأجر على الله، تقول فعلته حسبة واحتسب فيه احتسابا، والاحتساب طلب الأجر، والاسم الحسبة بالكسر وهو الأجر، واحتسب فلان ابناً له أو ابنة له إذا مات وهو كبير، وافترط فرَطًا إذا مات له ولد صغير لم يبلع الحُلُم، وفي الحديث: "من مات له ولد فاحتسبه" أي: احتسب الأجر بصبره على مصيبته به، معناه اعتد مصيبته به في جملة بلايا الله التي يثاب على الصبر عليها، واحتسب بكذا أجرًا عند الله، والجمع الحِسب كالعِنب، وفي الحديث: "من صام رمضان إيمانا واحتسابا" أي طلبًا لوجه الله تعالى وثوابه، والاحتساب من الحسب كالاعتداد من العدّ، وإنما قيل لمن ينوي بعمله وجه الله: احتسبه؛ لأن له حينئذ أن يعتد عمله، فجُعِل في حال مباشرة الفعل كأنه معتد به، والحِسبة اسم من

<sup>(1)</sup> لم أجده بهذا اللفظ، وإنما هذا أحد تبويبات البخاري، كتاب الجنائز: "باب فضل من مات له ولد فاحتسب"، ومسلم كتاب البر والصلة: "باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه"، وأوردا تحت هذين البابين حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد فتمسته النار إلا تحلّة القسم".

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب صوم رمضان احتسابا من الإيمان، رقم 38؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، رقم 759.

الاحتساب كالعِدّة من الاعتداد، والاحتساب في الأعمال الصالحات وعند المكروهات هو البدار إلى طلب الأجر وتحصيله بالتسليم والصبر أو باستعمال أنواع البر والقيام بما على الوجه المرسوم فيها طلبا للثواب المرجو منها.

المعنى الثاني: التدبير، يقال: فلان حسن الحسبة في الأمر أي حسن التدبير.

المعنى الثالث: الإنكار، تقول: احتسب عليه أي أنكر، ومنه المحتسب وهو من كان يتولى منصب الحسبة في الدول الإسلامية، وهو الذي يشرف على الشؤون العامة؛ من مراقبة الأسعار ورعاية الآداب (1).

## 2- التعريف الاصطلاحي:

أما بالنسبة للتعريف الاصطلاحي؛ فهناك عدة تعريفات ذكرها العلماء، نستعرض بعضًا منها ثم نذكر التعريف المختار.

يقول ابن خلدون: "أما الحسبة فهي وظيفة دينية من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمور المسلمين، يعيّن لذلك من يراه أهلاً له، فيتعين فرضه عليه"(2).

ويعرّفها القلقشندي بقوله: "هي وظيفة جليلة رفيعة الشأن، وموضوعها التحدث في الأمر والنهي، والتحدث على المعايش والصنائع، والأخذ على يد الخارج عن طريق الصلاح في معيشته وصناعته "(3).

\_

<sup>(1)</sup> انظر: ابن منظور، لسان العرب، مادة: حسب؛ الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، ضبط وتحقيق: يوسف الشيخ محمد البقاعيش، بيروت، لبنان، دار الفكر للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، 1424 هـ – 2003 م، مادة: حسب؛ مجمع اللغة العربية بجمهورية مصر العربية، المعجم الوسيط، مصر الجديدة، مصر، مكتبة الشروق الدولية، إشراف: شوقى ضيف، الطبعة الخامسة، 1432هـ 2011 م، مادة: حسب، ص177.

<sup>(2)</sup> ابن خلدون، ولي الدين عبد الرحمن بن محمد، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، قرأه وعارضه بأصول المؤلف وأعد معاجمه وفهارسه إبراهيم شبوح وإحسان عباس، تونس، الدار العربية للكتاب، الطبعة الأولى، 2006م. + 1، -380.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  القلقشندي، صبح الأعشى، ج $^{(3)}$ 

في حين عرّفها الماوردي بذات الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فقال: " الحسبة: هي أمر بالمعروف إذا ظهر تركه، ونهى عن المنكر إذا ظهر فعله، وقال الله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون، (1)(2)

وقال ابن القيم: "وأما ولاية الحسبة: فخاصتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيما ليس من خصائص الولاة والقضاة، وأهل الديوان ونحوهم"(3).

أما الجرسيفي فيقول: "وحقيقتها على الجملة أمر بمعروف ونهي عن منكر بقواعد مبنية على صحة الاستدلال وجودة النظر "(4).

وقال طاش كبرى زاده \_ مُعرِّفا علم الاحتساب \_: " وهو النظر في أمور أهل المدينة بإجراء ما رسم في الرياسة الاصطلاحية، ونحى ما يخالفها، أو بتنفيذ ما تقرر في الشرع من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ويواظب على هذه الأمور ليلاً ونهارًا سرًّا وجهارًا"(5).

وفي المعجم الوسيط: " والحسبة منصب كان يتولاه في الدول الإسلامية رئيس يشرف على الشؤون العامة؛ من مراقبة الأسعار ورعاية الآداب" (6).

ويمكننا على ضوء ما سبق من تعريفات العلماء أن نخلص إلى التعريف الآتي: الحسبة وظيفة من الوظائف الدينية، موضوعها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، يقوم بما من يعينه القائم على أمور المسلمين كالخليفة أو من ينوب عنه.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران: الآية 104.

<sup>(4)</sup> الماوردي، أبو الحسن على بن محمد بن حبيب، الأحكام السلطانية، تحقيق: القاضي نبيل عبد الرحمن حياوي، بيروت، دار الأرقم، ص318.

<sup>(3)</sup> ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر شمس الدين، الطّرق الحكمية في السياسة الشرعية، تحقيق: نايف بن أحمد الحمد، مكة المكرمة، المملكة العربية السعودية، دار عالم الفوائد، الطبعة الثانية، 1432هـ، ج2، ص627.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الجرسيفي، عمر بن عثمان بن العباس، رسالة عمر بن عثمان بن العباس الجرسيفي في الحسبة، ضمن ثلاث رسائل في الحسبة، تحقيق ليفي بروفنصال، ص119.

<sup>(5)</sup> طاش كبرى زاده، مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الأولى 1431هـ-2010م، ص293.

<sup>(6)</sup> مجمع اللغة العربية بجمهورية مصر العربية، المعجم الوسيط، مادة: حسب، ص177.

## ثانيا: أهميتها في دراسة التاريخ:

تعدّ كتب الحسبة مصدرًا مهما بيان كثير من الحقائق التاريخية للمجتمعات، وذلك بما يسرده مؤلفوها من تقريرات وإيضاحات، يريدون من خلالها بيان الوجه اللائق الذي ينبغي أن تظهر به المجتمعات الإسلامية، فيتعرضون لذكر الشروط والمواصفات التي يفترض أن تكون في المساجد والأسواق والمدن والطرقات، وفيما أن يتصف به القائمون على ما يتولونه من مهام ووظائف كالقاضي والمحتسب وصاحب المدينة وإمام المسجد والمؤذن وغيرهم، ثم يتحدثون عن أنواع الحرف والصناعات والمعاملات التي تكون في الأسواق، وعن الضوابط التي يجب أن تتوفر فيها لئلا تخالف الشريعة الإسلامية، ويكشفون عن أنواع الغش الذي يقوم به بعض التجار والحرفيين، وما هي العقوبات التي يتعرض لها من يقوم بغش في صنعته كإتلاف سلعته والتصدق بها أو فضحه وإخراجه من السوق أو ضربه وسجنه.

كما تذكر كتب الحسبة أيضا ما يتعلق بأهل الذمة، من عادات وأعياد وأنواع اللباس الذي يجب عليهم لبسه في وسط المجتمع الإسلامي كي يتميزوا عن المسلمين، وعن بعض تجاوزاتهم التي يرتكبونها مما يوجب على القاضي أو المحتسب التدخل لردعهم وكف أذاهم عن المسلمين، ولا سيما فيما يتعلق بمسائل الدين أو التهكم ببعض شعائر الإسلام.

وتكشف كتب الحسبة أيضا عن مسائل دقيقة تتعلق بالصنائع التي تكون في السوق، كتلك التي تتعلق بالجزارين والخبازين والعطارين واللبانين والطباخين وبائعي الحوت وبائعي الجبن والجلادين والقراقين والحاكة وبائعي السمن والعسل، مما يجعل القارئ كأنه يمشي في أسواق الأندلس بالعصر الوسيط.

وتتحدث أيضا كتب الحسبة عن الطرق وإصلاحها وعن المقابر والمحافظة عليها، وعن المزابل وعمل الكنّافين، وما إلى ذلك من المجالات المتعددة التي تعطينا صورة واضحة جدا عن المجتمع، والمهم في هذا النوع من المصادر أنها مرآة لا تكذب، فدورها عكس صورة المجتمع بمحاسنه ومساوئه، ومن هنا عُدَّت كتب الحسبة من المصادر المهمة التي ينبغي أن يعني بها المؤرخ، وذلك لصدقها أولا، ولتعرضها لجوانب كثيرة أغفلتها كتب التاريخ العام بما في ذلك كتب التاريخ السياسي التي كان غالب حديثها عن الحرب والسلم، وعن الطبقة الخاصة من المجتمع كالملوك والأمراء وما تعلق بهم.

المبحث الرابع: كتب النوازل مصدرا للتاريخ الاجتماعي.

أولا: تعريف النوازل:

النوازل لغة جمع نازلة، وهي المصيبة الشديدة تنزل بالقوم (1)، واصطلاحا هي المسائل والقضايا الدينية والدنيوية التي تحدث للمسلم ويريد أن يعرف حكم الله فيها، فيلجأ إلى أهل العلم الشرعي يسألهم عن أحكام هذه النوازل، وتسمى أحيانا بالأجوبة وتارة أخرى بالفتاوى وتارة بالنوازل، وتارة أخرى بالأحكام أو مسائل الأحكام، أو الأسئلة (2).

وقد جاءت آيات كثيرة فيها مادة نزل على تصرفات كثيرة، نمثل لها بما يلى:

قوله تعالى: ﴿وَبِٱلْحُقِّ أَنزَلُنَهُ وَبِٱلْحُقِّ نَزَلَ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞﴾ (3).

وقوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلتَّسَمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۗ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ۞ (4).

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَلِذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ 5 ).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱلسَّتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِمِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحُزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجِنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ۞﴾ (6).

وقوله تعالى: ﴿وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ۞﴾ (7)، وغير هذا كثير.

أما عن المصادر التي جاءت بهذا العنوان، فهناك: نوازل ابن سهل أو الإعلام بنوازل الأحكام، ونوازل ابن الحاج، ونوازل ابن بشتغير، ومذاهب الحكام في نوازل الأحكام للقاضي

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج14، ص238، مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ص953.

<sup>(2)</sup> الصمدي، مصطفى، فقه النوازل عند المالكية تاريخا ومنهجا، الرياض، مكتبة الرشد ناشرون، الطبعة الثانية، 1434هـ.. 2013م. ص13.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء، الآية 105.

<sup>(4)</sup> سورة سأ، الآية O2.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سورة الزخرف، الآية 31.

<sup>(6)</sup> سورة فصلت، الآية 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سورة المؤمنون، الآية 29.

عياض وولده محمد، والمفيد للحكام فيما يعرض لهم من نوازل الأحكام، للأزدي القرطبي ونوازل ابن رشد (1).

وسنحاول تسليط الضوء على المصطلحات التي سبق أنها مرادفة للنوازل وتبيينَ ما جاء على وفقها من كتب تُعتبر مصادر أولية من مصادر هذه الدراسة.

## 1. الفتاوى:

يقال أفتاه في الأمر أبانه له، واستفتى طلب الفتوى، وتفاتوا إلى الفقيه تحاكموا إليه، والفتيا تبيين المشكل من الأحكام، والفُتيا والفُتوى والفَتوى ما أفتى به الفقيه، ويقال أفتيت فلانا رؤيا رآها إذا عبرتها له، ومعنى تفاتوا إلى فلان تحاكموا إليه (2).

وهذه المادة من مواد القرآن الكريم إذ جاءت بتصرفاتها المختلفة في كثير من الآيات، نذكر منها قوله تعالى: ﴿وَيَ سُتَفُتُونَكَ فِي ٱلذِّ سَآءِ قُلِ ٱللّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتُلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَبِ فِي الذِّ سَآءِ ٱلَّتِي لَا تُؤتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَٱلْمُ سُتَ ضُعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَٱلْمُ سُتَ ضُعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَٱللهُ سُتَ ضُعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَاللهُ سُتَ ضُعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَاللهُ سُتَ ضُعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَاللهُ عَلَى اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلَيمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِهِ عَلَيمًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وقوله تعالى: ﴿يَ سُتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةِ إِنِ ٱمْرُؤًاْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَهُ أَنْ يَكُن لَهَا وَلَهُ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثَّلُقَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُواْ إِخُوةَ فَإِن كَانُواْ إِخُوةً وَإِن كَانُواْ إِخُوةً رَجَالًا وَنِسَآءَ فَلِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأَنْتَيَيْنُ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ ٩٠ .

وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي رُءْيَنِي إِن كُنتُمْ لِلرُّءْيَا تَعْبُرُونَ ﴿ فَأَن

<sup>(1)</sup> وهي التي اضطلع تلميذه ابن الوزان بجمعها وترتيبها في كتاب مستقل، عرف بنوازل ابن رشد، وقد نشرها إحسان عباس، مجلة الأبحاث، الجامعة الأمريكية ببيروت، سنة 1969م، انظر: أبو مصطفى، كمال السيد، دراسات أندلسية في التاريخ والحضارة، الإسكندرية، مركز الإسكندرية للكتاب، 1997م، ص6. وسيأتي أن لابن رشد "فتاوى ابن رشد"، وهي التي حققها جمعت بتحقيق إبراهيم التليلي، وطبعت في ثلاثة مجلدات بدار الغرب الإسلامي، و"مسائل ابن رشد" وهي التي حققها الحبيب التجكاني في مجلد ضخم، وطبعت طبعة مشتركة ببيروت دار الجيل، والمغرب دار الآفاق، والمقارنة بين هذه الكتب الثلاثة المنسوبة كلها لابن رشد يحتاج إلى دراسة مستقلة.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، مادة ف ت ا، ج $^{(2)}$  ابن منظور، لسان العرب، مادة ف

<sup>(3)</sup> سورة النساء، الآية 127.

<sup>(4)</sup> سورة النساء، الآية 176.

<sup>.43</sup> سورة يوسف، الآية جزء من الآية  $^{(5)}$ 

وقوله تعالى: ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتٍ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَ سَبْعُ عِجَافُ وَسَبْعِ سُنْبُلَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَابِسَتٍ لَّعَلِّى أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ (1) .

وقوله تعالى: ﴿يَ صَحِبَىِ ٱلسِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَ سُقِى رَبَّهُ و خَمْرًا وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُ صَلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن رَّأُسِةً - قُضِى ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴿ (2) .

وقوله تعالى ﴿وَيَسُتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ ۚ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَبِ فِي يَتَنَى ٱلْفِلْدَانِ وَأَن يَتَنَى ٱلْفِلْدَانِ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَنكِحُوهُنَّ وَٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ وَأَن تَتَعَمَى ٱلنِّسَاءِ ٱلنَّتِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ (3)

وقوله تعالى ﴿يَسَتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلْلَةَ إِنِ ٱمْرُؤُاْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهُمَا الْقُلْقَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةَ فَلَهُمَا ٱلثَّلُقَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةً وَإِن كَانُواْ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ (4) وَمَثَلُ حَظِ ٱلْأُنْتَكِينُ لِيَاكُ لَكُمْ أَن تَضِلُواْ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ (4)

وقوله تعالى ﴿فَاسْتَفْتِهِمُ أَهُمُ أَشَدُّ خَلُقًا أَم مَّنُ خَلَقْنَأَ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّن طِينِ لَّازِبٍ ۞ (5) وقوله تعالى: ﴿فَاسْتَفْتِهِمُ ٱلْمِنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْمَنُونَ۞ (6) وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمُ أَحَدًا۞ (7).

ومن الكتب التي اشتمل عنوانها على هذه اللفظة كتاب فتاوى القاضي ابن زرب القرطبي، وفتاوى ابن رشد، والمعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوي إفريقية والأندلس والمغرب للونشريسي، وفتاوى قاضي الجماعة أبي القاسم بن سراج الأندلسي، ولدينا في فتاوى غير الأندلسيين على سبيل المثال فتاوى ابن أبي زيد القيرواني.

<sup>(1)</sup> سورة يوسف، الآية 46.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  سورة يوسف، جزء من الآية 41.

<sup>(3)</sup> سورة النساء، الآية 127.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة النساء، الآية 176.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سورة الصافات، الآية 11.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة الصافات، الآية 149.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الكهف، جزء من الآية  $^{(7)}$ 

## 2 الأجوبة:

الجواب ما يكون ردًّا على سؤال أو دعاء أو دعوى، أو رسالة أو اعتراض ونحو ذلك والجمع أجوبة (1)، والمراد هنا أجوبة المفتين على أسئلة المستفتين.

وهذه المادة أيضا من مواد القرآن الكريم، بل هي فيه كثيرة، نذكر منها:

قوله تعالى: ﴿وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَآ أَخِرْنَاۤ إِلَىٓ أَجَلِ قَرِيبِ خُجِبْ دَعُوتَكَ وَنَتَّبِعِ ٱلرُّسُلُ ۗ أُوَلَمُ تَكُونُوٓاْ أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ۞﴾ (2).

وقوله تعالى: ﴿يَقَوْمَنَآ أَجِيبُواْ دَاعِىَ ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ ـ يَغْفِرُ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرُكُم مِّنُ عَذَابِ أَلِيهِ ۞﴾ (3).

وقوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبْ لَكُمُّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ۞ (4).

إلى غير من الآيات المشتملة على تصرفات هذه المادة وهي بالعشرات، وحسبنا التمثيل عما فات.

أما عن الكتب التي اشـــتمل عنوانها على الأجوبة؛ فلدينا أجوبة ابن ورد، ومنها لغير الأندلسيين كتاب الأجوبة لمحمد بن سحنون.

### 3 المسائل:

سأله عن كذا وبكذا، وسأله سؤالا وتسآلاً ومسألة استخبره عنه، والمسألة مصدر وتُستعار للمفعول، والجمع مسائل (5). والمقصود بها أسئلة المستفتين، مع أن الكتب المشتملة على الأسئلة أو المسائل لا تقتصر عليها، بل تحوي أيضا أجوبة المفتين، فكأنهم اقتصروا على السبب الدافع إلى الفتوى وهو السؤال أو المسألة واكتفوا به في عنونة كتبهم.

<sup>(1)</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مادة ج و ب، ص150.

<sup>(2)</sup> سورة إبراهيم، الآية 44.

<sup>(3)</sup> سورة الأحقاف، الآية 31.

<sup>(4)</sup> سورة غافر، الآية 60.

<sup>(5)</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مادة س أ ل، ص427.

وقد جاء في التنزيل آيات كثيرة بنحو هذا المعنى، نذكر منها على سبيل المثال:

وقوله تعالى: ﴿قَالَ إِن سَــأَلُتُكَ عَن شَمـىْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَـحِبْنِي ۖ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِي عُذْرَا۞﴾ (2).

وقوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْعَلُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ وَإِن تَسْعَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ ٱلْقُرُءَانُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴿ (3).

وقوله تعالى: ﴿فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسُءَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَنبَ مِن قَبْلِكَ ۚ لَقَدْ جَاءَكَ ٱلْخَقُ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ (4).

إلى غير ذلك من المواضع التي تدور حول هذا المعنى.

وأما عن المصادر التي تحمل هذه المادة، فعندنا كتاب فريد. في حدود علمنا. وهو مسائل أبي الوليد بن رشد.

## 4. الأحكام:

الحُكمُ القضاء وقد حكم بينهم يحكُم بالضم حُكمًا وحكم له وحكم عليه، واحتكموا إلى الحاكم وتحاكموا بمعنى، والمحاكمة المُخاصمة إلى الحاكم (5).

وسميت كتب النوازل والفتاوى بهذا الاسم لأنها تشتمل على كثير من القضايا التي يحتكم فيها الخصوم إلى الحاكم فيحكم بينهم، وتدرج هذه الأحكام في كتاب يجمعها كما سنشير إليه بعد إن شاء الله.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 189. وقد جاءت صيغة يسألونك في نحو خمس عشرة آية.

<sup>(2)</sup> سورة الكهف، الآية 76.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة، الآية 101.

<sup>(4)</sup> سورة يونس، الآية 94.

<sup>(5)</sup> الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، دراسة وتقديم عبد الفتاح البركاوي، دار المنار، ط بدون، السنة بدون، مادة ح ك م، ص86.

ومادة حكم من مواد القرآن الكريم أيضا، ونمثل لها بعذه الآيات:

قوله تعالى: ﴿ سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَآءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضُ عَنْهُمُ وَإِن تَعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمْتَ فَٱحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ (1).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحُكُمُواْ بِٱلْعَدْلِ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمًّا يَعِظُكُم بِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ (2).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَحُكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَّنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱ سُتُحْفِظُواْ مِن كِتَابِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآءً فَلَا تَخْ سَوُاْ ٱلنَّاسَ وَٱخْ سَوْنِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِاَيْتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَن لَّمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مُ الْكَفِرُونَ ﴿ (3).

وقوله تعالى: ﴿وَدَاوُددَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحُكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَلِهِدِينَ ۞﴾ (4).

وقوله جل شانه: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَاۤ إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمُولِ ٱلنَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞﴾ (5).

وقد جاءت كتب تشتمل على هذا المعنى؛ مثل: الأحكام للشعبي المالقي، واقتضاب السهل في اختصار أحكام ابن سهل، وهو اختصار لنوازل ابن سهل السابق الذكر، وكتاب منتخب الأحكام وبيان ما عُمِل به من سير الحُكّام للطليطلي، ولك أن تزيد المفيد للحكام فيما يعرض لهم من نوازل الأحكام للأزدي القرطبي السابق الذكر في النوازل.

## ثانيا: أهمية كتب النوازل في دراسة التاريخ.

لقد بدأ الاهتمام بكتب النوازل عموما، ثم التفطن لفكرة توظيفها توظيفا تاريخيا؛ من قبل عددٍ من الباحثين من المستشرقين والعرب منذ حوالي ثلثي قرن من الزمن، فهذا المستشرق

<sup>(1)</sup> سورة المائدة، الآية 42.

<sup>(2)</sup> سورة النساء، الآية 58.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة، الآية 44.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة الأنبياء، الآية 78.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سورة البقرة، الآية 188.

الفرنسي كلود كاهن كان من الأوائل الذين نادوا بضرورة إعطاء أهمية خاصة للتاريخ الاقتصادي والاجتماعي الذي قال إنه ظل " لفترة طويلة من الزمن تخصصا مهجورًا في إطار الدراسات المتعلقة بالإسلاميات ولم يبدأ الاهتمام به إلا متأخرًا"(1). كما اعتبر أن كتب النوازل " تستحق أن يعطيها المؤرخ عناية خاصة...وأن هذه الفتاوى تتعلق عادة بمجالات واقعية يمكن تقريبا تأريخها وتحديد مكانها، ولها بالتالي فائدة كبيرة"(2)، وركز بصفة خاصة على أهمية النصوص التشريعية المتعلقة بالحسبة وأحكام السوق وبالنوازل ولا سيما بالنسبة لدارس تاريخ الغرب الإسلامي (3)، وقد كرس مجموعة من الدراسات لهذا الغرض، وأشرف على أطروحات جامعية جعلت من فقه النوازل مادتها الأساس كليا أو جزئيا (4).

وهذا المستشرق الفرنسي جاك بيرك قد اعتنى بنوازل أبي زكريا يحيى بن موسى المغيلي المازوني (ت883هـ/1478م) (5).

وتعرض ميشوبلير بالدراسة والتحليل لكتاب تحفة القضاة ببعض مسائل الرعاة للبويعقوبي الملوي (ت1209ه/1794م)، وهي من النوازل المغربية التي اعتمد فيها صاحبها على آراء وفتاوى أهل الأندلس كابن سلمون وابن رشد، وقد أورد هذا المستشرق النص الأصلي ثم ترجمه إلى الفرنسية، وبين مصادر صاحبها (6).

وقد استعمل المستشرق الفرنسي برونشفيك نصوص النوازل بشكل كبير في دراسته لأحوال الفقه والتمدن خلال العصر الوسيط، جمعها في كتاب لاحوال الفقه والتمدن خلال العصر الوسيط، جمعها في كتاب d'Islamologie وعمل المستشرق إميل عمار على تحقيق وترجمة فصول مهمة من كتاب المعيار، نشرها ضمن منشورات (Les Archives Marocaines).

<sup>(1)</sup> ولد السعد، الفتاوى والتاريخ، دراسة لمظاهر الحياة الاقتصادية والاجتماعية في موريتانيا من خلال فقه النوازل، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 2000م، ص13.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص14.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  الصمدي، فقه النوازل، ص $^{(5)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ص

<sup>.</sup> 31نفسه، ص

ومن الأوائل الذين اهتموا بالنوازل، الدكتور حسين مؤنس الذي نشر تحليلا مبسطا لفتوى الونشريسي المسماة "أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر وما يترتب عليه من العقوبات والزواجر"، وقد نشرها في صحيفة معهد الدراسات الإسلامية عدريد سنة 1376هـ/1957 م)(1).

وله أيضا دراسة قيمة لكتاب " الدوحة المشتبكة في ضوابط دار السكة"، لأبي الحسن علي بن يوسف الحكيم، نشره ضمن صحيفة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد سنة1377ه/ 1958 م). وقام المعهد الإسباني للتعاون مع العالم العربي بترجمة كتاب المقنع في علم الشروط" لأحمد بن مغيث الطليطلي(ت 459 ه/1067م)، وكتاب المقصد المحمود في تلخيص الوثائق والعقود لعلي بن يحيى الجزيري ت ( 585 ه/1189م)، وهو يشتمل على نوازل كثيرة في موضوع الأحوال الشخصية وبخاصة موضوع الزواج (2).

ويَعتبِر المستشرق الألماني j.Schakht جوزيف شاخت  $_{-}$  في دراسته عن تطور القانون الإسلامي  $_{-}$  كتب النوازل منجمًا بكرًا يلزم الرجوع إليه والاستفادة منه  $_{-}$ 

كما قام لوبنياك Loupignac بترجمة الفصل الخاص بالشفعة من كتاب شرح العمل الفاسى" للسجلماسي ونشره سنة 1939 م في مجلة <sup>(4)</sup>.

وقد قام المستشرق الفرنسي ليفي بروفنسال رئيس قسم اللغة والحضارة العربية بالسربون ومدير معهد الدراسات الإسلامية بجامعة باريس، قام \_ وهو الباحث المهتم بالدراسات الأندلسية عتحقيق ودراسة ثلاث رسائل في الحسبة والمحتسب؛ الأولى لابن عبدون التجيبي بعنوان رسالة في القضاء والحسبة، والثانية لابن عبد الرؤوف أحمد بن عبد الله بعنوان في آداب الحسبة والمحتسب، والثالثة لعمر بن عثمان بن العباس الجرسيفي، وهذه الأخيرة في الحسبة المغربية.

وهي رسائل مهمة لها علاقة مباشرة بعصر دراستنا، فمؤلفوها من علماء القرن الخامس الهجرى.

<sup>(1)</sup> الصمدي، فقه النوازل، ص31.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص31 . 32

<sup>(3)</sup> نفسه، ص (32.

<sup>(4)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ، ص12.

ومن أهم كتب الحسبة الأندلسية وأقدمها، بل هو أقدم تأليف في الحسبة كتاب يحيى بن عمر الأندلسي (ت 279 هـ/892م)، والموسوم بـ " أحكام السوق" (1)، وقد ضمّنه الونشريسي معياره المعرب، وقام الدكتور محمود علي مكي بتحقيقه ودراسته في كتاب مستقل، ويعد هذا العمل من إسهامات المعاصرين في خدمة تراث الأوائل فيما يتعلق بكتب الحسبة والنوازل.

كما قام الأستاذ فرحات الدشراوي سنة 1975 م بنشر هذا الكتاب بعد وفاة محققه حسن حسني عبد الوهاب (2)، وهذا إسهام آخر، وإن كان العمل على كتاب واحد فهو يشير إلى مدى اهتمام الباحثين بإحياء تراث الحسبة والنوازل وتنافسهم في إخراجه.

ونجد أيضا ممن وظف تحليل النوازل لمعرفة تاريخ المجتمعات؛ المستشرق روبير برينشفيك R.Brunschvig في أطروحته حول العهد الحفصي في إفريقية، فإنه قام بتحليل معمق لنوازل البرزلي، أبرز فيها قيمتها الوثائقية واستقى منها معطيات تاريخية مهمة عن واقع الفترة العميق الذي صمتت عنه المصادر التقليدية (3).

وكذا روجي إدريس Hady Roger Idris هو الآخر استغل نوازل البرزلي في أطروحته للكشف عن الواقع الاجتماعي في إفريقية الزيرية وحلل بعض هذه الفتاوى في عمل مستقل، بينما اعتمد في مقاله المكرس للزواج في الغرب الإسلامي على 245 فتوى منتقاة من فتاوى الونشريسي، تغطي الفترة الممتدة من القرن 9م إلى القرن 15م، وتشمل إفريقية والمغربين الأوسط والأقصى والأندلس، أبرز من خلال تحليلها جدوائية استغلال النصوص الفقهية في الدراسات الاجتماعية (4)، كما وظف مجموعة من فتاوى المعيار للكشف عن الواقع الاقتصادي بالمغرب الإسلامي (5).

<sup>(1)</sup> انظر: يحيى بن عمر الأندلسي، أحكام السوق، قدم له وحققه: الدكتور محمود علي مكي، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، 1424هـ/2004م.

<sup>(2)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص14.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص

<sup>.15</sup>نفسه، ص $^{(5)}$ 

أما جاك بيرك Jaques Berque فقد وظف النوازل بشكل أو بآخر في العديد من كتاباته الجمة عن المغرب العربي، وأفرد لها أحيانا أعمالا مستقلة باعتبارها المؤطر القانوني لنشاط الاجتماعي والاقتصادي، ودعا في مقاله القصير حول نوازل مازونة التي كرس لها وحدها أكثر من دراسة، دعا الباحثين المغاربة الشبان إلى الانكباب على هذا النوع من الوثائق التي طالما أهملت، والكشف عن أهميتها في أبحاثهم (1).

وجدير بالذكر أن باحثي المغارب الثلاثة الأدنى والأوسط والأقصى، وإن شئت فقل: تونس والجزائر والمغرب؛ كان لهم نصيب وافر ومشاركة فعالة في استغلال الفتاوى والنوازل وكتب الحسبة، واستنطاقها لمعرفة جوانب عدة من تاريخ المجتمعات، سواء كان ذلك عن طريق دراسات مستقلة تعتمد اعتمادا كليا على هذه المصادر، أو بالاعتماد عليها إلى جانب المصادر الأخرى؛ ككتب الطبقات والتراجم والرحلات والجغرافيا وغيرها.

وكان من أوائل من تنبهوا إلى الأهمية البالغة للمصادر الفقهية عامة، والفتاوى منها على وجه الخصوص، في دراسة ماضي المغرب الاقتصادي والاجتماعي الأستاذ محمد الطالبي، الذي يعتبر أنه "لاوجود لنص فقهي لا يعكس الواقع بطريقة أو بأخرى"(2)، ويقول: "إن النص فضلا عن أهميته الواقعية في حد ذاته، يظهر لنا مدى الخدمات التي يمكن لكتب الفقه أن تقدمها للمؤرخ، إذا ما استنطقت بشكل صحيح، في مجال تتضح لنا شيئا فشيئا أهميته البالغة في معرفة الماضي وفهم الحاضر؛ ذلك المجال الذي صمتت عنه في الغالب النصوص التاريخية التقليدية"(3).

الله إلى جانب أطروحته الشهيرة 296 296 الله إلى جانب أطروحته الشهيرة 296 1969. له مقال حول .909 histoire politique. maisonneuvre.Paris الحصبة منشور سنة 1954 م بعنوان أدر كرسه لدراسة الحياة العسكرية in: Arabica 1.1954.p.294.309.

<sup>(1)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ، ص16. 17.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 21.

<sup>.21</sup>نفسه، ص $^{(3)}$ 

من قرصنة بحرية وربط وطرق قتال، من خلال فصل الجهاد من كتاب النوادر والزيادات لابن أبي زيد القيرواني (1).

كما ألقى نظرة فاحصة على الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إفريقية في القرنين 9. 10 الميلاديين باستغلاله الحصيف لـ 37 فتوى من كتاب مسائل السماسرة للأبياني، تتعلق بسماسرة الثياب في مدينة تونس وضواحيها في وقت أصبحت فيه عاصمة إفريقية بعد إن انتزعت مكانة القيروان في أواخر القرن 9م (2).

كما اعتمد على المدونة (3) في تحليل جوانب من الحياة الزراعية، وقال: "المدونة وثيقة فريدة من نوعها... لم تستغل بعد بما فيه الكفاية لأن النص غير مريح بطبيعة الحال، وينتمي إلى ذلك النوع من النصوص التي لم يتعلم المؤرخون بعد بما فيه الكفاية طريقة التعامل معها"، في حين أن "ستحنون وكل تلامذته من بعده، قد نهلوا من المدونة لحل نزاعات واقعية وغير مختلقة البتة، ويرتكب المؤرخ خطأ كبيرًا بازدرائه إياها"(4).

<sup>(1)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ ص20.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 21.

<sup>(3)</sup> المقصود بما مدونة الإمام سحنون بن سعيد التنوخي التي تعدّ عند المالكية المصدر الثاني بعد موطأ الإمام مالك، وسيأتي الحديث عنها في مصادر التفقه عند المالكية.

<sup>(4)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ، ص22.

وله مقال آخر  $^{(1)}$ بناه على فتوى للمازري عن الحوالة على الصيارفة، بين فيه كيف تعطي الفتاوى معلومات ملموسة ودقيقة عن اللجوء المضطرد إلى الحوالة وإلى الصيارفة في إفريقية خلال القرنين 5 - 6 الهجريين/ 11 - 12 الميلاديين، وكيف اضطر الفقه تحت ضغط الممارسة الاجتماعية والحاجات الاقتصادية إلى تبني العرف، واختيار سبيل التيسير على التعسير عملا بالسنة  $^{(2)}$ .

Opérations Bancaires en Ifriqiya a l'époque d.almazari 453–536\ 1061–1141 (1) crédit et paiement par chèque étude initialement publ. dans: recherches ifriqienne islamogie louvain 1978.p.307.319 in: études d'histoire . op.cit.pp.420.435.

<sup>(2)</sup> ولد السعد، الفتاوي والتاريخ ص23.



الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوائف والمرابطين.

### وفيه:

- + المبحث الأول: الازدهار العلمي في عصري الطوائف والمرابطين.
- ♣ المبحث الثاني: العلوم والمعارف في عصري الطوائف والمرابطين.
  - + المبحث الثالث: المؤسسات التعليمية.
- للبحث الرابع: حياة العلماء ودورهم في المجتمع الأندلسي\_خلال عصر\_ي الطوائف والمرابطين.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين.....

## المبحث الأول: الازدهار العلمي في عصري الطوائف والمرابطين.

مقام أهل الأندلس في العلوم معروف، وتفننهم فيها مشهود، مما جعل المقري يصفهم بقوله: "وأما حال أهل الأندلس في فنون العلوم؛ فتحقيق الإنصاف في شأتهم في هذا الباب أنهم أحرص الناس على التميّز...والعالم عندهم معظم من الخاصة والعامة، يشار إليه ويُحال عليه، وينبُهُ قدره وذكره عند الناس، ويُكرم في جوار أو ابتياع حاجة وما أشبه ذلك" (1).

ويحسن بنا أن نشير إلى سبب اختيار هذين العصرين لرصد النشاط العلمي، فالحقيقة "أن الأندلس شهدت في عهد أمراء الطوائف فترة ازدهار في العلوم والآداب"<sup>(2)</sup>، فَ "من المتعارف عليه لدى المهتمين بالفكر الأندلسي، أن القرن الخامس الهجري يمثل الذروة على مستوى النشاط الثقافي"<sup>(3)</sup>.

ولا شك أن هذا الزخم الهائل من الإنتاج المعرفي خلال هذا القرن لا يمكن أن يضمحل بعَيد سنوات قليلة، أعني في مطلع القرن السادس الهجري وإلى غاية سقوط دولة الملثمين التي عُرفت بتمجيد العلم والعلماء، وهذا كله يغطى مرحلة الدراسة.

<sup>(1)</sup> المقري، أحمد بن المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، الجزائر، دار الأبحاث، ط1، 2008م، ج1، ص220.

<sup>(2)</sup> الطبيي، أمين توفيق، دراسات في التاريخ الإسلامي، طرابلس، الجماهيرية العظمى، الدار الأندلسية للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1992م، ص323.

<sup>(3)</sup> الطاهري، أحمد، دراسات ومباحث في تاريخ الأندلس عصري الخلافة والطوائف، ط1، 1993، ص127.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مؤنس، حسين، تاريخ الجغرافيا والجغرافيين بالأندلس، القاهرة، مطبعة مدبولي، الطبعة 2، 1986م، تقديم، بدون صفحة.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين......

فالبحث في عصرٍ هذه سماته وأوصافه حري بأن يتسم بالمتعة، ويضيف إلى رصيد الباحث والقارئ على حد سواء معلومات جديدة، ويطلعهما على جوانب خفية في تاريخ الأندلس الفيحاء.

على أنه لا يمكن أن نُغفل ما ذكره بعض الباحثين؛ أن هناك خللا في التقدير جعل القرن الخامس شامخا في تصورات المعاصرين، وقد نتج هذا الخلل عن اقتصار الدارسين على استنطاق المظاهر دون تعمق في العوامل المتحكمة في الوضع الثقافي، هذا من جهة، ومن جهة أخرى: سوء تقدير وقع الانتكاسة الثقافية التي ترسّخت مع تسلط الحجابة العامرية، واستمرت حلقاتها في تصفية ما تبقى من مظاهر الحوار والتفتح الثقافي طوال عصر الفتنة، ولعل في إتلاف ذخائر مكتبة الحكم المستنصر، وتعقب مصنفات الأندلسيين بالإحراق والإتلاف؛ ما يساهم في الإبقاء على القرن الخامس شامخا في تصورات المعاصرين (1).

وإن كان لهذا الرأي بعض الوجاهة؛ إلا أنه يحتاج إلى قدر أكبر من البراهين لدعمه وتقويته، وجعله قائما على أساس متين، وهذا يتطلب دراسة ضافية تبحث في سياق التاريخ الاجتماعي والسياسي، وتستنطق المصادر بمختلف أنواعها لتعقد مقارنة بين عصري الطوائف والمرابطين وبين ما سبقهما من عصور، وتعطينا نتائج واضحة مبنية على البراهين تبرز لنا: هل كان عصرا الطوائف والمرابطين فعلا ذوَيْ ثراء علمي جعل اهتمامات الباحثين تنصب عليهما، أم اكتسبا هذه الشهرة بسبب غموض ما سبقهما من العصور؟

وعلى كلِّ؛ كثرة تشكي العلماء في مطلع القرن الخامس الهجري مما آلت إليه الحالة العلمية يدلنا على أن ما سبق هذا الأوان كان عصر ازدهار علمي ملحوظ، ومن هذه الشكاوى التي تحمل في طياتها مدى التحسر على تدهور الحالة العلمية؛ رسالة أرسلها أبو الأصبغ بن أرقم يخاطب فيها أحد زملائه قائلا: " فاندُب العلم وأهله، وارثِهِ وحامليه وابكِ رسومه، وحيِّ طلُولَه وسلم عليه تسليمَ ودَاعٍ"، وهذا أبو محمد بن عبد البر النمري يقول: " فكيف وقد درس الأعلام والكدى، وانتزع العلم بقبض العلماء فانقضى"، ويصف ابن خاقان الأندلس بأنها قد أجدبت من المعارف، في حين يقول ابن شهيد: " ترى الفهم بائر السلعة، خاسر الصفقة، يُلمَح بأعيُن

45

<sup>(1)</sup> الطاهري، دراسات ومباحث في تاريخ الأندلس، ص127.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوائف والمرابطين......

الشنآن، ويُستثقلُ بكل مكان"، وهو الوضع الذي أفصح عنه شيخ المؤرخين في وصف قرطبة بقوله: " اتحى لذلك رسم الأدب بها، وغلب عليها العجمة، وانقلب أهلها من الإنسانية المتعارفة إلى العامية الصريحة " (1)، ونجد عالم الأندلس أبا محمد بن حزم يسوق بكل حسرة في كلام طويل زُهدَ أهل زمانه في العلم وأهله ولا سيما في بلاده (2).

ولعل هذا التراجع الفكري والتقهقر العلمي في مطلع القرن الخامس الهجري بسبب سقوط الخلافة والفتنة البربرية؛ هو الذي ألمع ما بعده من عصر الطوائف والمرابطين بعد أن انتعش العلم في الممالك المختلفة، وتسابق كل ملك إلى أن تحوز مملكته قصبة السبق، فلقد راجت سوق العلم إبان الخلافة واستقرار الوضع، ثم أتت الفتنة ففرقت الشمل وشرّدت أهل العلم في كل صقع، وبعد ذلك صار الجرح إلى اندمال، وتشتت العلماء إلى اجتماع فعادت حركة العلم إلى نشاطها ومياه الفكر إلى جريائها، مع ما يعتريها من بعض النقص، ويتخللها من بعض الخلل، ومن ذلك ما كشف عنه ابن سهل، فقد كان كثيرًا ما يعتب على علماء عصره قلة علمهم ويعيبهم به، بل ويصنع ذلك مع من تقدمه ممن ينقل مسائلهم ونوازهم في كتابه، كما صنع مع ابن زرب والفقهاء المشاورين الذين جمعهم مجلس القاضي ابن زرب، وخاضوا في مسألة فأخطؤوا فيها، واشتبهت على ابن زرب وتوقف فيها ولم يفصل فيها بشيء، فقال ابن سهل معلقا:" وفيه أقوى دليل على قلة العلم وتضييع الاجتهاد فيه؛ لعزوب هذه المسألة عنهم، وهي منصوصة في كتاب الصدقة من العتبية في سماع عيسى...إلخ"(3). ثم قال بعد سوق المسألة بنصها:" إن هذه كتاب الصدقة من العتبية في سماع عيسى...إلخ"(5). ثم قال بعد سوق المسألة بنصها:" إن هذه المسأل لا ينبغي أن يغفل عن درسها، ولكل شيء آفة، وآفة العلم النسيان"(4).

(1) الطاهري، دراسات ومباحث في تاريخ الأندلس، ص128.

<sup>(2)</sup> انظر الملحق (1).

<sup>(3)</sup> ابن سهل، أبو الأصبغ عيسى الأسدي الجياني، ديوان الأحكام الكبرى، تحقيق: نورة التويجري، المكان بدون، الدار بدون، الطبعة الأولى، 1415هـ. 1995م ج2، ص 692.

 $<sup>^{(4)}</sup>$ نفسه، ج $^{(4)}$  نفسه، خ

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين.....

وقد مثل ابن سهل أيضا لقلة العلم في زمانه برجل اتسم بالفتيا، وأنه طلب باب الحضانة في طلاق السنة، ولم يزل يقلّب أوراقه حتى أتى إلى آخره، فلما لم يجد شيئا رمى بالكتاب إلى مسجده. قال: " وهذا هو الموجود في وقتنا هذا، فقهنا الله في الدين إنه منعم كريم "(1).

ولا شك أن هذا الذي ذكره ابن سهل إنما يعبر عن تضمره من الحالة العلمية التي كان يعيشها أهل زمانه، وعن تأسفه على عدم بلوغها المرتبة المنشودة كما يراها هو ويرغب أن تكون، ولا يعبر بالضرورة عن وصف هذا العصر بحياة علمية بئيسة، فأمثلة التقصير هذه يسيرة قد لا يخلو منها عصر، ولا ينبغي لنا أن نجعلها صورة عامة لعصر مزدهر بالعلم مزدحم بالعلماء، بل العكس هو الصحيح، فلم تعرف الأندلس نشاطا علميا منقطع النظير كما عرفته في هذا العصر؛ أعنى عصر الطوائف ومن بعده عصر المرابطين.

ومهما يكن من أمر؛ فإنه لا ينبغي أن يختلف اثنان أن هذين العصرين اللذين ندرسهما، عصران حافلان بالعلم والعلماء في شتى الميادين ومختلف المجالات، وحقيق بأن تعقد لهما الدراسات، ويكفي على صدق ذلك النظر في كتب الفهارس والتراجم والبرامج والمشيخات، وكتب التاريخ العامة والجغرافيا والرِّحُلات، مما يجعلنا نقف وقفة إكبار وإجلال لعلماء هذين العصرين، ونؤدي تحية شكر وامتنان لعقول أهل الأندلس.

ومما يؤكد ما نحن بصدد الحديث عنه أن هذا العصر جمع أئمة أفذاذا في كل فن من الفنون وعلم من العلوم، ولا سيما العلوم الشرعية؛ من قراءات وتفسير وحديث وفقه وغيرها، والعلوم المساعدة لها من نحو وصرف وأدب وأصول فقه وما إلى ذلك، فكان من العلماء من برّز في علم مفرد عُرف به وكان رأسًا فيه، ومنهم العالم الموسوعي الذي ضرب في كل فن بسهم، ولو أردنا أن نستقصي العلماء الذين عاشوا بالأندلس في هذا الزمن لخرجت الدراسة في مجلدات كثيرة، وهذا لا يُسعف به الوقتُ ولا المنهجيةُ المقررة في الأبحاث الأكاديمية.

ولكن هذا لا يمنعنا من ذكر أسماء أشهر العلماء الذين كانوا نجوما في سماء الأندلس في القرن الخامس ونصف السادس الهجريين (الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين)، فقد لمعت أسماء أعلام في هذا العصر من أمثال أبي عمرو الداني ومكى بن أبي طالب القيسى وأبي داود سليمان

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  ص

ابن نجاح من أهل القراءات، وأبي عمر الطلمنكي وأبي عمر ابن عبد البر وابن حزم وأبي الوليد الباجي من الموسوعيين، وأبي علي الصدفي وأبي علي الغساني من مسندي الحديث، وابن عتاب وابن القطان وابن سهل والشعبي المالقي وابن رشد الجد وابن ورد وابن بشتغير وغيرهم من الفقهاء النوازليين، وابن حيان وابن بشكوال وأبي طالب المرواني من المؤرخين، وعائلة ابن زهر من الأطباء المشهورين، وغيرهم كثير ممن تجد أسماءهم ضمن كتب التراجم والمشيخات والفهارس، ككتاب الصلة لابن بشكوال وذيولها وتكملاتها، وبغية الملتمس للضيي وجذوة المقتبس للحميدي، والذخيرة لابن بسام، وترتيب المدارك للقاضي عياض، ومختصره لابن حماده، وعيون الإمامة لأبي طالب المرواني، وتحفة القادم لابن الأبار ومعجم الصدفي له أيضا، والغنية للقاضي عياض، وفهرس ابن عطية وغير ذلك من المصادر الحافلة التي غطت الحياة العلمية الباهرة في هذه الأعصر الزاهرة، مما يدل دلالة واضحة على صدق من وصف هذا العصر بالشموخ العلمي والتقدم الفكري في علوم متنوعة وفنون مختلفة.

المبحث الثاني: العلوم والمعارف في عصري الطوائف والمرابطين:

أولا: العلوم النقلية.

### 1. القرآن وعلومه:

القرآن هو أصل العلوم وأُستها، وعليه دورانها وإليه مرجعها، ولكل بلاد من بلدان الإسلام نصيب في العناية به والاهتمام بعلومه، ولبلاد الأندلس حظ من ذلك وفير واهتمام كبير، " وقراءة القرآن بالسبع ورواية الحديث عندهم رفيعة" (1)، ولقد كان القرآن يُحفظ في الكتاتيب وفي سدة المسجد، ويأخذ معلم القرآن على ذلك أجرة، لأنه عمل لا يلزمه أن يعمله (2)، ولعل ذلك أيضا لمصلحة الحفاظ على تحفيظ الصبيان، ودرءًا لمفسدة إهمالهم، إذ لو كان لا يُسمح بأخذ الأجرة على تحفيظ القرآن، ولا يمكن لجميع المعلمين التفرغ لذلك بسبب الشغل والاسترزاق، لتسبب ذلك في إهمال الصبيان واندراس القرآن من الصدور، وهذه مفسدة ظاهرة.

<sup>(1)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص221.

<sup>(2)</sup> ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد، مسائل أبي الوليد ابن رشد الجد، تحقيق محمد الحبيب التجكاني، بيروت، دار الجيل، المغرب، دار الآفاق الجديدة، ط2، 1414هـ . 1993م، ص182.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين.....

اشتهر كثير من علماء هذا العصر بالتفسير والقراءات، بل كانت القراءات من أكثر العلوم التي اشتهر بها الأندلسيون، فهذا عصر طائفة من أئمة هذا الشأن؛ كأمثال أبي عمرو الداني، ومكي بن أبي طالب، وأبي داوود سليمان بن نجاح وغيرهم كثير.

ولإبراز مكانة الأندلس في هذه العلوم سنذكر أبرز العلماء الذين سطع نجمهم في هذه العلوم، ونعرض لشيء مما تركوه من تآليفهم.

#### أ. القراءات:

لقد دخل هذا العِلمُ الجليل إلى الأندلس مع أوائل علمائها الذين رحلوا إلى المشرق وعادوا إليها بعلم جم، ولعل من أبرزهم الغازي بن قيس (1) الذي رحل في صدر أيام الإمام عبد الرحمن بن معاوية، فسمع من مالك بن أنس الموطأ، وسمع من غيره، وقرأ القرآن على نافع بن أبي نعيم قارئ أهل المدينة، وانصرف إلى الأندلس فكان يُقرأُ عليه (2).

ثم انتشرت قراءة نافع بالأندلس بعد ذلك، يقول المقدسي: " وأما المذاهب فعلى ثلاثة أقسام، أما في الأندلس فمذهب مالك وقراءة نافع، " (3)، وانتشارها لا يعني عدم وجود غيرها، وإنما المقصود أنها كانت قراءة عامة القراء والغالبة عليهم، كما هو الحال اليوم في بلادنا وما جاورها من البلاد، ومع ذلك فقد كان بالأندلس قراء معروفون يتقنون القراءات السبع ويقرئون بها، ومن أبرزهم في مرحلة الدراسة:

<sup>(1)</sup> الغازي بن قيس أبو محمد، من أهل قرطبة، روى عن مالك وابن أبي ذئب وابن جريج والأوزاعي وغيرهم، وأخذ القرآن عن نافع المدني، من تلاميذه عبد الملك بن حبيب وأصبغ بن خليل، رحل إلى المشرق وعاد إلى الأندلس وأخذ عنه الناس، توفي سنة 199هـ. ابن الفرضي، أبو الوليد عبد الله بن محمد، تاريخ علماء الأندلس، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد

سنة 199هـ. ابن الفرضي، أبو الوليد عبد الله بن محمد، تاريخ علماء الأندلس، حققه وضبط نصه وعلق : معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1429هـ . 2008م، رقم الترجمة 1013، ج1، ص443.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص443.

<sup>(3)</sup> المقدسي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، بيروت، دار صادر، ط3، 1411هـ. 1991م، ص

أبوعمرو الداني (1): يعد الداني من مفاخر الأندلس الكبار، ولا يزال الناس إلى يومنا هذا يُعنون بمصنفاته، ويعقدون الدراسات والأبحاث حول تراثه العلمي التي تركه، وقد ذكر ابن خير الإشبيلي جملة من تصانيف أبي عمرو، ككتاب المحتوي على الشاذ من القراءات، وكتاب التنبيه على مذهب أبي عمرو بن العلاء في الإمالة والفتح بالعلل، وكتاب تذكير الحافظ لتراجم القراء والنظائر منها، وكتاب التهذيب لانفراد أئمة القراء السبعة، وكتاب الأرجوزة المنبهة في القراء والأصول، وكتاب إيجاز البيان عن أصول قراءة ورش عن نافع، وكتاب الإيضاح في الهمزتين، وكتاب المسألة السبينية وهي مسألة في الهمز، وكتاب الياءات، وكتاب الاقتصاد في القراء السبع (2).

مكي بن أبي طالب القيسي (3): بعد أن تضلع مكي من علوم القراءات ببلده القيروان وبمصر، وبعد أن أقام بمكة وحج حجة الإسلام وعدة حجج نوافل، قدم إلى الأندلس سنة 393هـ، ونزل أول قدومه قرطبة في مسجد النُّحَيلة عند باب العطارين فأقرأ به، ثم نقله المظفر عبد الملك بن أبي عامر إلى جامع الزاهرة وأقرأ فيه حتى انصرمت دولة آل عامر، فنقله محمد بن هشام المهدي إلى الجامع بقرطبة وأقرأ فيه مدة الفتنة كلها، إلى أن قلّده أبو الحزم بن جهور الصلاة والخطبة بالمسجد الجامع بعد وفاة القاضى يونس بن عبد الله (4)، وهو من أهل التبحر

في أرجوزة مشهورة، توفي سنة 444ه بالأندلس. الحميدي، جذوة المقتبس، ص445. 446.

<sup>(1)</sup> عثمان بن سعيد بن عثمان المقرئ، يعرف بابن الصيرفي، محدث مكثر ومقرئ متقدم سمع بالأندلس، ورحل إلى المشرق قبل الأربعمائة، وطلب القراءات وقرأ وسمع الكثير، وعاد إلى الأندلس فتصدّر بالقراءات، وألف فيها تواليف معروفة، ونظمها

<sup>(2)</sup> ابن خير الإشبيلي، أبو بكر محمد بن خير، فهرسة ابن خير الإشبيلي، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف ومحمود بشار عواد، المكان بدون، دار الغرب الإسلامي، ط2، 2024م، ص57.

<sup>(3)</sup> مكي بن أبي طالب بن محمد بن مختار القيسي المقرئ، وأصله من القيروان وسكن قرطبة، سمع من علماء بلده مثل أبي محمد بن أبي زيد القيرواني وأبي الحسن القابسي وغيرهما، وتردد على مصر مرات عديدة، فأخذ عن أبي الطيب بن غلبون وعلى ابنه طاهر وغيرهما، أقام بمكة عدة أعوام، ثم عاد إلى مصر ثم إلى القيروان، ودخل الأندلس سنة 393ه وجلس للإقراء بجامع قرطبة، توفي سنة 437ه. ابن بشكوال، أبو القاسم خلف بن عبد الملك، الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدبائهم، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف، تونس دار الغرب الإسلامي، ط1، 2010م، ج2، ص 273. 275.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج2، ص273 . 275

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين.....

في علوم القرآن والعربية، كان مجودًا للقراءات السبع عالما بمعانيها (1)، قرأ عليه جماعة كثيرة وله تواليف مشهورة (2)، منها: الهداية إلى بلوغ النهاية، في معاني القرآن الكريم وتفسيره وأنواع علومه، وهو سبعون جزءًا، وكتاب التبصرة في القراءات في خمسة أجزاء وهو من أشهر تواليفه، والموجز في القراءات جزآن، وكتاب الرعاية لتجويد القراءة أربعة أجزاء، وكتاب الكشوف عن وجوه القراءات وعللها عشرون جزءًا، وكتاب التنبيه على أصول قراءة نافع وذكر الاختلاف عنه، وقد ذكر ابن خلكان العشرات من تآليفه في القراءات وغيرها ثم قال: " وله في القراءات واختلاف القراء وعلوم القرآن تصانيف كثيرة، ولولا خوف التطويل لاستوعبت ذكرها" (3).

ابن شريح الرُّعيني (4): يعد الرعيني من جلة قراء الأندلس، ومن أنجب تلاميذ مكي بن أبي طالب القيسي، وصفه الذهبي بالإمام المقرئ <sup>(5)</sup>، وابن خير بالشيخ الحافظ المقرئ <sup>(6)</sup>، وقال ابن عنه ابن بشكوال:" وكان من جلة المقرئين وخيارهم" <sup>(7)</sup>، له كتاب الكافي في القراءات السبع عن القراء السبعة المشهورين، وكتاب التذكير في القراءات السبع <sup>(8)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج5، ص274.

<sup>(2)</sup> الذهبي، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد، معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار، تحقيق طيار آلتي قولاج، الرياض، دار عالم الكتب، الطبعة بدون، 1424هـ . 2003م، ج2، ص752.

<sup>(3)</sup> ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج5، ص275. 277.

<sup>(4)</sup> محمد بن شريح بن أحمد بن محمد بن شريح، أبو عبد الله الرعيني الإشبيلي المقرئ، أخذ عن مكي بن أبي طالب، وأبي ذر الهروي، وجماعة، توفي سنة 476هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص185، الذهبي، معرفة القراء الكبار، ج2، 824. 829.

<sup>(5)</sup> نفسه، ج2، ص824.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن خير، فهرسة، ص60.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص185.

<sup>(8)</sup> ابن خير، فهرسة، ص61.60.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين......

وقد ذكر ابنه الخطيب المقرئ أبو الحسن شريح (1) عنه قائلا: " وقرأتُ عليه القرآن العظيم عادية سبع ختمات مفردة ومجموعة حسب عادته نفع الله بذلك برحمته "(2).

وهذا النص يشرح لنا طريقة أخذ القرآن المعتادة عندهم، إذ يقرأ التلميذ على شيخه القرآن فيختمه بقراءة مفردة، وقد يقرأه بجمع القراءات في ختمة واحدة، كما أن الكتب المؤلفة مما ذُكر سابقا كانت تُقرأ على مؤلفيها مرارًا وتكرارًا، وكان هذا دأب العلماء في الإقراء لا يملّون ولا يكلّون، ولم يكن ذلك مقصورًا على علم القراءات فقط بل شاملا لكل علم، ومن تصفح كتب الفهارس كفهرس ابن خير الإشبيلي أو الغُنية للقاضي عياض مثلا يطلع على كثير من هذا.

أبو داود سليمان بن نجاح (3): شيخ الإقراء ومسند القُرّاء وعمدة أهل الأداء، وهو أجل أصحاب أبي عمرو الداني، قرأ عليه بشر كثير (4)، قال ابن بشكوال: "وكان من جلة المقرئين وعلمائهم وفضلائهم وخيارهم، عالما بالقراءات ورواياتها وطرقها، حسن الضبط لها، وكان ديّنا فاضلا ثقة فيما رواه، وله تواليف كثيرة في معاني القرآن العظيم وغيره "(5)، وهذه المنزلة التي تبوّأها أبو داود هي التي حدت بابن العياد أن يفرده بتأليف في أخباره ومناقبه (6)، أما عن مصنفاته فقد قرأ الذهبي بخط بعض تلامذة أبي داود أن له ستة وعشرين مصنفا، وذكر منها: البيان الجامع لعلوم القرآن، التبيين لهجاء التنزيل، الاعتماد \_ الذي عارض به شيخه أبا عمرو الداني في أصول لعلوم القرآن، التبيين لهجاء التنزيل، الاعتماد \_ الذي عارض به شيخه أبا عمرو الداني في أصول

<sup>(1)</sup> شريح بن محمد بن شريح الرعيني المقرئ، أخذ عن أبيه كثيرًا، وعن غيره، وأجاز له أبو محمد بن حزم وأبو عليّ الغساني، وكان من جلة المقرئين معدودا في الأدباء والمحدثين، توفي سنة 539هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص318 \_ 319. وذكر

ابن بشكوال في المصدر نفسه أنه أخذ عنه وسمع منه. وهو حقيق بأن يذكر في جملة أهل القراءات المذكورين سابقًا.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن خير، فهرسة، ص61.60.

<sup>(3)</sup> سليمان بن أبي القاسم نجاح، أبو داود مولى هشام المؤيد، أخذ القراءات عن أبي عمرو الداني ولا زمه مدة وأكثر عنه، وأخذ عن ابن عبد البر والباجي، ومن تلاميذه أبو علي الصدفي وغيره، له تآليف كثيرة، توفي سنة 496هـ. الذهبي، معرفة القراء الكبار، ج2، ص862. 863.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج2، ص862 . 863

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص279.

<sup>(6)</sup> ابن الأبار، محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي، المعجم في أصحاب القاضي الإمام أبي على الصدفي، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب، 2008م، ص315.

# ......الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوانف والمرابطين.....

القرآن .<sup>(1)</sup>، وغير ذلك، وبعض هذه الكتب تقع في مئات الأجزاء، ككتاب البيان الجامع السابق الذكر الذي جاء في ثلاثمائة جزء.

وهذا الإنتاج العلمي الغزير يدلنا على النشاط العلمي عموما وحركة التأليف خصوصا في القراءات في هذا العصر، هذا ونحن قد تطرقنا فقط إلى ترجمة نفر قليل من علماء القراءات.

### ب. التفسير:

لقد اشتغل علماء الأندلس بتفسير القرآن الذي يعتبر المصدر الأول للتشريع، وعنوا به عناية فائقة، فقد "كانت مسائل هذا العلم منذ عصر التدوين أمّ المسائل القرآنية" (2)، والواقع أن عناية الأندلسيين بالتفسير كانت في وقت مبكر، فمن أشهر من فسر القرآن الإمام بقي بن مخلد (3)، قال ابن الفرضي: " ولبقي بن مخلد تفسيرُ القرآن ومسند النبي صلى الله عليه وسلم ليس لأحد مثله" (4)، ولقد صرح ابن حزم بأنه لا نظير لهذا التفسير بقوله: " فهو الكتاب الذي أقطع قطعًا لا أستثني فيه أنه لم يُؤلّف في الإسلام تفسير مثله، ولا تفسير محمد بن جرير الطبري ولا غيره (5)، ولا زال العلماء على طريقتهم في العناية بالتفسير إلى عصر الدراسة، ومن أشهر التآليف في ذلك كتاب "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز" لابن عطية (6)، قال عنه ابن جُزي الغرناطي: " وأما ابن عطية فكتابه في التفسير أحسن التواليف وأعدلها، فإنه اطلع على تواليف من كان قبله فهذّ كما ولحّصها، وهو مع ذلك حسنُ العبارة، مُسدّدُ النظر، محافظ على

(2) الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، ط24، 2000م، ص7.

<sup>(1)</sup> الذهبي، معرفة القراء الكبار، ج2، ص863.

<sup>(3)</sup> بقي بن مخلد من أهل قرطبة يكنى أبا عبد الرحمن، سمع من يحيى بن يحيى ورحل إلى المشرق فسمع من أئمة كبار، من أجلهم أحمد بن حنبل، وبلغ عدد شيوخه مائتين وأربع وثمانين رجلا، أدخل عدة كتب للأندلس، وكان سببا في نشر الحديث بحا، توفي سنة 276هـ. ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، ج1، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ج1، ص145.

<sup>(5)</sup> ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد، رسائل ابن حزم، تحقيق إحسان عباس، بيروت، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط2، 7007م، ج3، ص178.

<sup>(6)</sup> عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المتحاربي، من أهل غرناطة، يكنى أبا محمد، روى عن أبيه وأبي علي، ومحمد بن فرج، وأبي محمد بن عتاب وغيرهم، وكان واسع المعرفة قوي الأدب متفننا في العلوم، أخذ الناس عنه، توفي سنة 542هـ، ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص487.

السنة"  $^{(1)}$ . وقال ابن فرحون: " وألف كتابه المسمى ب" الوجيز" في التفيسر، وأحسن فيه وأبدع، وطار بحُسن نيته كل مطار"  $^{(2)}$ ، وقد عني العلماء من بعده به حتى قال ابن فرحون نفسه: " لازمتُ تفسير ابن عطية حتى كدتُ أحفظه"  $^{(3)}$ .

ومن المفسرين في هذا العصر أبو حفص الكاتب <sup>(4)</sup>، قال الحميدي:" له كتب في علم القرآن منها كتاب التحصيل في تفسيره أيضا" <sup>(5)</sup>، ومنهم القرآن منها كتاب التحصيل في تفسيره أبو بكر بن العربي <sup>(6)</sup>، ومنهم أبو العباس الأنصاري <sup>(7)</sup>، قال السيوطى:" وكان

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> ابن جزي الغرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، الكويت، دار الضياء للنشر والتوزيع، ط1، 1434هـ ــــــ 2013م، ج1، ص91.

<sup>(2)</sup> ابن فرحون، الديباج المذهب، في معرفة أعيان علماء المذهب، ت د. محمد الأحمدي أبو النور، القاهرة، مكتبة دار التراث، ط2، 1426هـ. 2005م، ج2، ص46.

<sup>(3)</sup> الجاسم، فيصل بن قزار، ضبط العلم، الكويت، مكتبة أهل الأثر للنشر والتوزيع، ط1، 1438هـ. 2017م.، ص59. ولم أجد هذا النقل في الطبعة التي اعتمدتما من الديباج المذهب.

<sup>(4)</sup> أحمد بن محمد بن أحمد بن بُرد، مولى أحمد بن عبد الملك بن شهيد، مليح الشعر بليغ الكتابة من أهل بيت أدب ورياسة، قال الحميدي رأيته بعد الأربعين وأربعمائة. الحميدي، جذوة المقتبس، ص169.

<sup>(5)</sup> نسب السيوطي هذا الكلام إلى الحميدي في جذوة المقتبس، ولم أجده عنده في الطبعة التي حققها الدكتور بشار عواد، فلعل النسخ التي اعتمدها فيها سقط. انظر: السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، طبقات المفسرين العشرين، تحقيق علي محمد عمر، القاهرة: مكتبة وهبة، ط1، 1396ه، ص32.

<sup>(6)</sup> محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أحمد بن العربي المعافري من أهل إشبيلية، يكنى أبا بكر، الإمام العالم الحافظ المستبحر ختام علماء الأندلس وآخر أئمتها وحفاظها، أخذ عن أبي الوليد الطرطوشي وأبي الفوارس طراد الزينبي وأبي حامد الطوسي وغيرهم، ومن تلاميذه أبو القاسم بن بشكوال، كانت له رحلة إلى المشرق قدم بعدها بلدَه إشبيلية بعلم كثير لم يُدخله أحد قبله ممن كانت له رحلة إلى المشرق، توفي سنة 543ه. ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص227.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> أحمد بن محمد بن معمد بن سعيد أبو العباس الأنصاري الأندلسي، روى عن أبي بكر غالب بن عطية وأبي عليّ الصدفي، وابن الباذش وابن رشد وأبي محمد بن عتاب، حدث عنه أبو ذر الخشني وابن واجب، توفي سنة 562هـ. السيوطي، طبقات المفسرين، ص33.

متقنا للقراءات والتفسير والكلام، يغلب عليه علم اللغة"(1)، ومنهم ابن رزقون (2)، قال الذهبي: كان فقيهاً مشاورا حافظًا محدثًا مفسرًا (3).

#### 2 الحديث:

لقد عني أهل الأندلس عناية فائقة بالحديث رواية ودراية، واشتهروا بعقد مجالس الرواية للكتب المسندة المشتهرة، كالصحيحين والسنن الأربعة وموطأ مالك والشهاب للقضاعي، وغيرها من كتب الحديث المسندة.

ومن أبرز العلماء في هذا العصر الإمام أبو عمر بن عبد البر صاحب التصانيف الجليلة، ومن أشهرها كتابه التمهيد الذي شرح فيه موطأ الإمام مالك، قال عنه معاصره الإمام ابن حزم: " وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه " (4). كما عني الإمام أبو الوليد الباجي بشرح الموطأ في كتابه المنتقى، وهو كتاب مطبوع متداول.

وقد اهتم كثير منهم بصحيح البخاري حفظا وشرحا وتدريسا، فممن كان يحفظه عن ظهر قلب أحمد بن محمد بن مغيث الصديق الطليطلي (ت459ه/1066م)، كان حافظا لصحيح البخاري عالما به عارفا برجاله، وكان المحدث محمد بن هاشم الهاشمي من سرقسطة عاصمة بني هود؛ يقرأ من حفظه صحيح البخاري على طلبة العلم بين صلاتي المغرب والعشاء، وكان حافظا للسند دقيقا في سرده لا يخل منه بشيء (5).

<sup>(1)</sup> السيوطي، طبقات المفسرين، ص33.

<sup>(2)</sup> أحمد بن علي بن أحمد بن يحيى بن أفلح بن رزقون بن سحنون المرسي الفقيه المالكي المقرئ، سمع من ابن الطلاع وأبي علي الغساني، وتصدر للإقراء بالجزيرة الخضراء، روى عنه ابن خير وابن فطيس، توفي سنة 542هـ. الذهبي، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهر الأعلام، تحقيق بشار عواد، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2003م، ج11، ص801، وفيه بتقديم الزاي على الراء، وضبطه الداودي بقوله: " بالراء المهملة والزاي المعجمة بعدها" وهو أيضا بحذا الضبط عند ابن فرحون في الديباج المذهب وابن حجر في تبصير المنتبه، السيوطي، طبقات المفسرين، ص24.

<sup>(3)</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، ج11، ص801.

<sup>(4)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج2، ص179 . 180

<sup>(5)</sup> البشري، الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف في الأندلس، رسالة دكتوراه، كلية أم القرى، قسم التاريخ الإسلامي، 1405 . 1405هـ/ 1985 . 1985 م، غير منشورة، ص291 . 292.

وهذا المهلب بن أبي صفرة (1) (ت435ه/1043م) له كتاب في شرح صحيح البخاري، أخذه الناس عنه (2)، وصنف العلامة علي بن خلف البكري من أعلام مملكة بني عباد بقرطبة (ت 474ه/1081م) شرحا لصحيح البخاري نال استحسان العلماء وحاز إعجابهم لنفاسته وقيمته العلمية الرفيعة فتنافسوا في اقتنائه (3).

ومثل هذا كانت العناية بصحيح مسلم، فقد ألف عبد الله بن أحمد بن سعيد من مملكة بني عباد بإشبيلية (ت522ه/1128م) كتبا مختلفة في علوم الحديث، ومن بينها كتاب المنهاج في رجال مسلم بن الحجاج (4).

ومنهم من كان يجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم، كما صنع الإمام الخميدي (5) صاحب جذوة المقتبس، قال ابن بشكوال: " ولأبي عبد الله هذا كتاب حسن جمع فيه بين صحيحي البخاري ومسلم، أخذه الناس عنه "(6)، ومثل هذا تأليف محمد بن حسين الأنصاري (7)، فله كتاب حسن في الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم أخذه الناس عنه (8).

وهذه أمثلة يسيرة تدل على شدة عناية علماء الأندلس بكتب الحديث، ولقد اشتملت كتب الفهارس كفهرس ابن خير وفهرس ابن عطية والغنية في شيوخ القاضي عياض؛ على كثير من روايتهم لها وعنايتهم بها.

<sup>(1)</sup> المهلب بن أحمد بن أسيد بن أبي صفرة الأسدي، من أهل ألمرية، يكني أبا القاسم، سمع بقرطبة من أبي محمد الأصيلي، ورحل إلى المشرق وروى عن أبي ذر الهروي وأبي الحسن القابسي وغيرهما، توفي (435ه/1066م). ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص268.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، 268

 $<sup>^{(3)}</sup>$  البشري، الحياة العلمية في الأندلس، ص $^{(3)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص295.

<sup>(5)</sup> هو محمد بن أبي نصر فتوح بن عبد الله الأزدي الحميدي، من أهل جزيرة ميورقة، يكنى أبا عبد الله، روى عن أبي محمد بن حزم واختص به، وأبي عمر بن عبد البر، من تلاميذه أبو علي الصدفي، توفي سنة (488هـ/1095م)، ابن بشكوال، الصلة، ج2، 192

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج2، 192.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> محمد بن حسين بن أحمد بن محمد الأنصاري، من أهل ألمرية يكني أبا عبد الله، روى عن أبي علي الغساني وأب محمد بن أبي قحافة، وكان معتنيا بالحديث ونقله عالما بأسمائه ورجاله، توفي سنة (532هـ/1137م) ، نفسه، ج2، 218.

<sup>(8)</sup> نفسه، ج2، 218.

#### 3 الفقه:

لا غرو أن يكون علم الفقه هو الغالبَ على المجتمعات الإسلامية، وذلك لشدة حاجة الناس إليه، فما يقوم المسلم ولا يقعد ولا يروح ولا يجيء إلا وهو بحاجة إلى حكم عملي في ذلك كله، أضف إلى ذلك ما يكون بين الناس من معاملات، أو ما يكون بينهم من خصومات تُحوجهم إلى الرجوع إلى الفقهاء والقضاة من أجل فك النزاع وتعديل الميزان وإعطاء كل ذي حق حقه، وهذا كله لا يكون أبدا بدون علم الفقه، " وذلك لأن الفقه سواء في العبادات أو المعاملات، كان شديد الارتباط بوقائعهم الجارية ومشكلاتهم الناشئة، وأقضيتهم الطارئة، وباختصار فقد كان عليه مدار حياتهم اليومية "(1).

ولذا ظهرت في هذا العصرين \_ عصري الطوائف والمرابطين \_ عدة من كتب النوازل والأقضية والأحكام، كنوازل ابن سهل، ونوازل الشعبي المالقي، وابن رشد الجد، وابن ورد، وابن بشتغير، والقاضي عياض، وابن الحاج... وغيرها، كلها تصب في واد واحد، مما يؤكد مقالة من يقول بأن التراث الفقهي يؤلف الشطر الأكبر في تراثنا المدون (2).

ومما تجدر الإشارة إليه هنا أن أغلب المجتمع الأندلسي كان ينتسب إلى المذهب المالكي في الفقه، إلا عددًا قليلا من الأفراد ممن تفقه على غيره من المذاهب، كمذهب الأوزاعي الذي كان عليه أهل الأندلس قبل دخول مذهب مالك إليه على يد عيسى بن دينار وبقي بن مخلد، ونشره وجعله مذهبا رسميا للبلاد على يد الأمير عبد الرحمن بن الحكم، في حين يرى ابن حزم أن يحيى بن يحيى هو من كان سببا في نشر مذهب مالك بالأندلس، وذلك لمكانة يحيى عند السلطان، إذ يقول: "مذهبان انتشرا في بدء أمرهما بالرياسة والسلطان: مذهب أبي حنيفة...ومذهب مالك عندنا بالأندلس، فإن يحيى بن يحيى كان مكينًا عند السلطان مقبول القول في القضاة، وكان لا يلي قاض في أقطار بلاد الأندلس إلا بمشورته واختياره، ولا يُشير إلا بأصحابه ومن كان على مذهبه، والناس سراعٌ إلى الدنيا، فأقبلوا على ما يرجون بلوغ أغراضهم

<sup>(1)</sup> عياض، القاضي عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تقديم وتحقيق وتعليق، محمد بن شريفة، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط3، 2011م، ص9.

<sup>(2)</sup> بنشريفة، من أصداء الحياة اليومية في سبتة المرابطية، ص224.

به، على أن يحيى لم يلِ قضاءً قطُّ، ولا أجاب إليه، وكان ذلك زائدًا في جلالته عندهم، وداعيًا إلى قبول رأيه لديهم" (1).

ويمكن الاعتراض على هذا الرأي الذي أبان عنه ابن حزم رحمه الله من جهتين:

الأولى: عدم التسليم لكون مذهب مالك انتشر بالسلطان، بل السلطان الحق الذي انتشر به مذهب مالك هو سلطان العلم، إذ رحل جمع من الأندلسيين إلى إمام دار الهجرة وتأثروا به غاية التأثر، ثم جاؤوا بما ورثوه عنه من ميراث العلم ونشروه بتفانٍ وحب بالأندلس، ولصفاء هذا المذهب من البدع ونقائه من الضلالات وجد بيئة استقبلته بكل ترحاب، فانتشر في أهل الأندلس عامة وأحبوه.

ولو كانت المذاهب تنتشر دائما بأمر الملوك، لانتشر فكر العبيديين ومذهبهم فيما بلغه سلطانهم من المغرب، فإنهم قد تفننوا غاية التفنن وشددوا على العلماء في عدم نشر المذهب المالكي، وأفسحوا لدعاتهم ومكنوهم من كل الوسائل رجاء أن يقضوا على مذهب أهل السنة ويُحلوا محلّه مذهبهم، لكنهم لم يستطيعوا أن يغيروا من عقيدة الناس شيئا، كما أنهم حصروا الوظائف كلها في معتنقي مذهبهم، ومع ذلك لم يصنعوا شيئا مذكورًا، فادّعاء أن المذهب المالكي انتشر في الأندلس وإفريقيا بواسطة السلطان ادّعاء يقنّده التاريخ ويُذيبه التحليل التاريخي، كما ذكر الشيخ الشاذلي النيفر رحمه الله (2)، وهذا لا يعني غياب المؤازرة من قبل السلطان في نشر هذا المذهب الذي اقتنعوا به وأحبوه، بل الذي ننكره أن يكون مردّ انتشاره إليهم وقصر ذلك عليهم.

الثانية: لا يخفى تحامل ابن حزم عفا الله عنه على فقهاء المالكية، إذ غمزهم هنا بأنهم سراعٌ إلى الدنيا، وأن هذا هو الغرض من تقلدهم للقضاء، وقد وجدوا بغيتهم بإتاحة يحيى بن يحيى الفرصة لهم حينما كان يشير بهم ويختارهم لأنهم على مذهبه، وإن كنّا لا نستغرب أن يصدر

(<sup>2)</sup> مالك، موطأ مالك قطعة منه برواية ابن زياد، تقديم وتحقيق الشيخ محمد الشاذلي النيفر، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط5، 1984، مقدمة المحقق، ص31.

<sup>(1)</sup> المقري، نفح الطيب، ج2، ص10.

هذا من ابن حزم، فقد عُرفت الخصومة التي كانت بينه وبين المالكية، وكلام الخصوم غالبا ما يحمل في طيّاته القدح لخصومهم.

ثم كان من المتفقهة من تفقه على المذهب الظاهري، وقد حمل لواء هذا المذهب الإمام الفقيه أبو محمد ابن حزم ت456هـ/1064م)، وقد جرت بينه وبين المالكية مناظرات مشهورة، ولا سيما بينه وبين الفقيه أبي الوليد الباجي (ت474هـ/1081م)، بل اعتبر المالكية هذا المذهب مذهبا محدثا مبتدعا وقاموا بالتشنيع عليه بل بحرق كتبه (1).

وبناء على هذا؛ فإن قول من قال عن الأندلسيين:" ولا مذهب لهم إلا مذهب مالك" (2)؛ لا يخلو من نوع مبالغة، فمذهب مالك وإن كان هو الأظهر والأقوى في الأندلس، إلا أن هذا لا يمنع من وجود غيره ولو على سبيل الندرة، ولا سيما مذهب الظاهرية الذي نصره أبو محمد بن حزم، وكان عليه جملة من العلماء ذكرتهم كتب التراجم.

ولئن كان الفقهاء بكثرة في عصر ملوك الطوائف فلقد ازداد عددهم وتضاعف في عصر المرابطين الذي كان يسمى بعصر الفقهاء، ومن الأسباب المهمة في ذلك اهتمام أمير المسلمين يوسف بن تاشفين ومن أتى بعده بهم، " وكان \_ يوسف بن تاشفين \_ محبا للفقهاء والعلماء والصلحاء مقرباً لهم صادرًا عن رأيهم مكرمًا لهم، أجرى عليهم الأرزاق من بيت المال طول حياته" (3)، حتى صار الفقيه على عهد المرابطين ذا مرتبة نبيلة، " وسمة الفقيه عندهم جليلة، حتى إن الملثمين كانوا يسمون الأمير العظيم منهم الذين يريدون تنويهه بالفقيه، وهي الآن بالمغرب بمنزلة القاضي بالمشرق، وقد يقولون للكاتب والنحوي واللغوي فقيه؛ لأنها عندهم أرفع السمات" (4)، ولعل نعت أهل المغرب ومدن غرب الجزائر كتلمسان في عصرنا لإمام الصلاة والخطيب بالفقيه من آثار الأندلسيين الذين حلّوا بهذه البلاد عقب سقوط الأندلس.

<sup>(1)</sup> الصمدي، فقه النوازل، ص28.

<sup>(2)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص221.

<sup>(3)</sup> ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص137، المراكشي، المعجب، ص235، مسعد، الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إقليم غرناطة، ص202.

<sup>(4)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص221.

فهذه الأسباب وغيرها هي التي تكشف لنا عن سر حركة علم الفقه ورواجه على سائر العلوم، حتى بدت شكاة الشعراء وتضمرهم من هذا الوضع؛ إذ كسدت سلعتهم أمام نفاق سوق الفقه، وصار هذا العصر ينعت بعصر الفقهاء، أو عصر "قال مالك" كما عبر الشاعر الأعمى التطيلي في كافيته التي يشكو فيها من كساد بضاعة الشعر ونفاق سوق الفقه (1).

ومما يبرهن على هذا الأمر كذلك؛ كثرة الأوصاف التي كان يضفيها أهل التراجم على فقهاء هذا العصر، فإنك تجد فيها وأنت تقلب صفحاتها: فقيه، من الفقهاء، تفقه، فقيه مشاور، فقيه حافظ، شوور في الأحكام، من أهل الحفظ للمسائل، دَرِبٌ بحفظ المسائل، درب بوجوه الفتيا، فقيه مُفت، من أهل الفتوى، كان حافظا لمذهب مالك، كان متحققا بالفقه، من جلة الفقهاء، يفتي القضاة في نوازل الأحكام، متقن للفقه، صدرٌ في الفتوى والشورى، فقيه نظار، كان مشاركا في الفقه، كان ناظرا في الفقه (2).

وتعد قرطبة عاصمة العلوم وحاضرة العلماء بالأندلس، حتى قال ابن رشد:" إذا مات عالم من إشبيلية فأريد بيع كتبه حملت إلى قرطبة حتى تباع فيها، وإذا مات مطرب بقرطبة فأريد بيع آلاته حملت إلى إشبيلية"(3)، ولم يكن علم الفقه في قرطبة يتخلف عن ركب العلوم، بل كان في مقدمتها، حتى صار لها خصيصة تمتاز بها، وهي ما جرى عليه العمل في قرطبة، بل انتقل الركون إلى ما جرى به العمل بقرطبة إلى العدوة، " فقد ظل اعتماد أهل المغرب في الفقه على ما به العمل في قرطبة حتى عهد متأخر "(4).

وهذا لا يعني أبد أن الحواضر الأخرى كانت بمعزل عن الفقه والفقهاء، بل تاريخها حافل بذلك، سواء في عصر الدراسة أو قبله أو بعده، ولو شئنا لذكرنا عددًا كبيرًا من الفقهاء في حواضر الأندلس، ولكن حسبنا التمثيل لذلك حتى لا نخرج عن المقصود، ففي ألمرية ابن ورد،

<sup>(1)</sup> عياض، مذاهب الحكام، ص13.

<sup>(2)</sup> انظر الملحق رقم (2).

<sup>(3)</sup> سالم، السيد عبد العزيز، قرطبة حاضرة الخلافة في الأندلس دراسة تاريخية عمرانية أثرية في العصر الإسلامي، بيروت، دار النهضة العربية، 2024م، ج2، ص82.

<sup>(4)</sup> بنشريفة، من أصداء الحياة اليومية في سبتة المرابطية، ص233.

وفي إشبيلية ابن عبدون، وفي لورقة ابن بشتغير، وفي مالقة القاضي الشعبي، وفي باجة أبو الوليد الباجي، وغير هؤلاء كثير، مما يدلنا على انتشار الفقه في الأندلس انتشارا كبيرا.

### أ. طريقة التفقه والكتب المعتمدة:

كانت لأهل الأندلس طريقة في التفقه، وهي أن الفقيه يقعد للتدريس ويفسح الجال للمناظرة في كتاب يختاره، فقد جاء في ترجمة ابن سماك الغرناطي؛ أنه قعد لتدريس الفقه والمناظرة في المدونة (1).

وكان لفقهاء المالكية عموما والأندلسيين خصوصا كتب عليها مدار التفقه، ففيها يقرأون وبما يتخرجون، وفيما يلى ذكر أهمها:

### . موطأ الإمام مالك:

وهو أشهرها وأظهرها، لإمام دار الهجرة وإمام المذهب مالك بن أنس الأصبحي، الذي أخذ عنه فقها كبار من شتى الأمصار، انتشروا بعد الأخذ عنه في مختلف الأقطار، وصاروا ينشرون مذهب الإمام، تدريسا وتأليفا، فظهرت كتب شتى في المذهب ألفها تلاميذ الإمام وتلاميذ تلاميذة، ثم انتشرت حركة التأليف عبر الأزمنة وفي مختلف الأمكنة، وهذه جملة مما أنتجته قرائح الأندلسيين حول الموطأ (2):

- . كتاب شرح الموطأ لابن حزم الظاهري.
- ـ كتاب توجيه الموطأ لأبي عبد الله بن عيشون الطليطلي.
  - . كتاب تفسير الموطأ لأبي الحسن الإشبيلي.
- . كتاب مسند الموطأ (رواية القعنبي) لأبي عمر بن خضر الطليطلي.
- ـ كتاب تلخيص أسانيد الموطأ لأبي محمد عبد الله بن حسن بن أحمد بن يحيى المالقى.
- . كتاب القبس على الموطأ، وكتاب المسالك في شرح موطأ مالك لأبي بكر ابن العربي.

(2) انظر: ابن بشتغير، نوازل أحمد بن سعيد بن بشتغير اللورقي المالكي، دراسة وتحقيق وتعليق الدكتور قطب الريسوي، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1429هـ. 2008م، ص65.

<sup>(1)</sup> الذهبي، المستملح، ص 198.

\_ كتاب التعريف بما ذُكر في موطأ مالك بن أنس من الرجال والنساء، وكتاب الاستنباط لمعاني السنن والأحكام من أحاديث الموطأ لمحمد بن يحيى بن أحمد القرطبي المعروف بابن الحذّاء.

- . كتاب المغرب شرح الموطأ لمحمد بن أبي زمنين.
- . كتاب اختصار الموطأ لعبد الرحمن بن أحمد الأسدي الغرناطي المعروف بابن القصير.
  - . كتاب المقتبس لعبد الله بن محمد النّحوي البطليوسي.
  - . كتاب الدلائل إلى أمهات المسائل لعبد الله بن إبراهيم الأصيلي.
    - . كتاب شواهد الموطأ لقاسم بن أصبغ.

\_\_\_ كتاب الاستفتاء، وكتاب الإيماء، وكتاب المنتقى في شرح الموطأ، وكتاب اختلاف الموطآت لأبي الوليد الباجي.

\_\_ كتاب التمهيد (1) وكتاب الاستذكار وكتاب تجريد التمهيد لحافظ المغرب يوسف بن عبد البر القرطبي.

. كتاب تفسير الموطأ، وكتاب رجال الموطأ ليحيى بن مزيد.

\_\_\_ كتاب مسند موطأ مالك (رواية القعنبي) ليوسف بن أصبغ بن خضر الأنصاري الطليطلي.

. كتاب توجيه حديث الموطأ ليحيى بن شراحبيل البلنسي.

كتاب الموعب في تفسير الموطأ ليونس بن مغيث.

\_

<sup>(1)</sup> قال ابن حزم: "ومنها كتاب التمهيد لصاحبنا أبي عمر يوسف بن عبد البر، وهو الآن بعد في الحياة لم يبلغ سن الشيخوخة، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه، ومنها كتاب الاستذكار وهو الشيخوخة، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه، ومنها كتاب الاستذكار وهو الشيخوخة، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه، ومنها كتاب الاستذكار وهو الشيخوخة، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه، ومنها كتاب الاستذكار وهو الشيخوخة، وهو كتاب الاستذكار وهو القيل المنابقة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلًا فكيف أحسن منه، ومنها كتاب الاستذكار وهو الشيخوخة، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلًا في المنابقة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في المنابقة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في المنابقة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في المنابقة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في الكلام على فقه الحديث مثلًا أصلة في الكلام على فقه الحديث المنابقة في الكلام على فقه الحديث ألم المنابقة في الكلام على فقه الحديث ألم المنابقة في الكلام على المنابقة في الكلام على فقه الحديث ألم المنابقة في الكلام في الكلام على المنابقة في المنابقة في الكلام على المنابقة في الكلام المنابقة في المنابقة في المنابقة في المنابقة في الكلام المنابقة في المنابقة في

#### . المدونة لسحنون:

لم ينل كتاب من الشهرة بعد الموطأ ما نالته المدونة التي جمعها الإمام سحنون رحمه الله، ولا إذ يقول ابن رشد عنها: " وهي مقدَّمةٌ على غيرها من الدواوين بعد موطأ مالك رحمه الله، ولا بعد الموطأ ديوان في الفقه أفيد من المدونة " (1).

وكان لفقهاء المالكية عناية تامة بها، يدرسونها ويناظرون عليها، بل كان منهم من يحفظها عن ظهر قلب، فهذا العالم النوازلي أبو الأصبغ بن سهل يخبرنا في مقدمة نوازله عن نفسه في أول مجلس شوور فيه إذ يقول: " وأول حضوري الشورى في مجالس الأحكام، ما دريت ما أقول في أول مجلس شاوري فيه سليمان بن أسود، وأنا أحفظ المدونة والمستخرجة الحفظ المتقن"(2).

فهذا النص يبرز لنا جانبا مما يقع للعلماء من عزوب العلم عن أذهانهم أحيانا، فقد كان يتحدث عن الفتيا، ونقل عن الشيوخ أنهم كانوا يقولون " الفتيا صنعة" و" الفتيا دُربة"، ثم أخبر عما حصل له في أول مجلس في الأحكام لما كان حديث عهد بالفتيا، ولم يسبق له دربة عليها.

غير أن الذي يهمنا من هذا النقل هو إخباره بأنه كان يحفظ المدونة والمستخرجة الحفظ المتقن، ولا شك أنه لم يكن بدعا من العلماء في حفظه لهذه الدواوين، بل كانت هذه طريقتهم في التفقه، فقد جاء مثلا في ترجمة ابن شنظير أنه كان يحفظ المدونة والمستخرجة، ويُلقي المسائل من غير أن يُمسك كتابًا، ولا يُقدّم مسألة ولا يؤخرها (3)، ومن كان منهم لا يحفظها يستحضر أكثرها، وإلا فكيف يتسنى له الاشتغال بالفتيا إن لم يكن كذلك؟

 $^{(2)}$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج  $^{(2)}$  ص

<sup>(1)</sup> ابن بشتغیر، نوازل ابن بشتغیر، ص66.

<sup>(3)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص145. وابن شنظير هو إبراهيم بن محمد بن شنظير الأموي من أهل طليطلة، يكني أبا إسحاق، كانت له عناية وطلب وسماع ودين وفضل، وقد اختصر المدونة والمستخرجة وكان يحفظهما ظاهرًا. نفسه، ص145.

وقد جاء في ترجمة ابن فاخر الأموي (1) (ت 535ه/1141م)؛ أنه كان فقيها حافظًا واقفًا على مسائل المدونة، وسنشير هنا إشارات يسيرة تتعلق بعناية الأندلسيين بمدونة سحنون، وذلك باختصارها أو تقريبها أو شرحها أو تحذيبها أو التنبيه والتعليق عليها وما إلى ذلك (2):

. كتاب اختصار المدونة لإبراهيم بن عجنس بن أسباط الكلاعي الأندلسي.

. كتاب اختصار المدونة لإبراهيم بن محمد بن شنظير الأموي الطليطلي.

\_\_\_ كتاب التقريب في شرح المدونة واختصارها لخلف مولى يوسف بن بملول البلنسي المعروف بالبربلي.

. كتاب شرح المدونة واختصارها لمحمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين.

. كتاب اختصار المدونة لمحمد بن عبد الله بن عيشون الطليطلي.

. كتاب المقدمات الممهدات لمحمد بن أحمد بن رشد الجد.

. كتاب شرح مسائل المدونة لمحمد بن يحيى بن لبابة.

ـ كتاب التنابيه على المدونة لمحمد بن أبي الخيار القرطبي.

. كتاب في اختصار المدونة لعبد الله بن محمد بن عبد الله القرطبي.

. كتابان في شرح المدونة لعبد الله بن إسماعيل الإشبيلي.

. كتاب في اختصار المدونة لعبيد الله بن فرح الطوطالقي القرطبي.

\_ كتاب المهذب في اختصار المدونة وشرحها، وكتاب مختصر المختصر في مسائل المدونة لسليمان بن خلف الباجي.

م شرح المدونة لعبد الله بن إسماعيل الإشبيلي <sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمد بن الحسين بن أبي البقاء بن فاخر الأموي، من أهل أُندة عملِ بلنسية، روى عن ابن العربي وشريح وجماعة، وتفقه بأبي القاسم ابن جعفر، توفي سنة 535هـ. الذهبي، المستملح، ص40.

<sup>(2)</sup> انظر: نوازل ابن بشتغير، ص 67 . 68.

<sup>(3)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص379. وإسماعيل هذا كان من أهل العلم التام، والحفظ بالحديث والفقه، وكان يميل في فقهه إلى النظر واتباع الحديث، له تصنيفات في شرح المدونة ومختصر ابن أبي زيد ملئت علما. نفسه، ج1، ص379.

### (1) الواضحة لعبد الملك بن حبيب.

وتعد الواضحة إحدى الأمهات الفقهية في مذهب مالك، " والمالكيون لا تمانع بينهم في فضلها واستحسانهم إياها" (2)، والظاهر أن هذا الكتاب كان كبير الحجم، يقول الحميدي: " وله في الفقه الكتاب الكبير المسمّى الواضحة في الحديث والمسائل على أبواب الفقه" (3). وكانت تعقد المجالس لقراءتها، ويرويها القارئ عن شيخه كما تُروى كتب الحديث بالأسانيد، فقد جاء مثلا في ترجمة الحسين بن يعقوب البجّاني؛ قال الحميدي: أخبرنا أبو عمر بن عبد البر، قال أخبرني بالواضحة لعبد الملك بن حبيب، أبو على الحسين بن يعقوب عن سعيد بن فحلون عن يوسف بن يجيى المغامى عن عبد الملك" (4).

### . المستخرجة للعُتبي:

وهي المعروفة بالعُتبية أيضا نسبة إلى صاحبها محمد العتبي (5)، فكان للمالكية عموما ولأهل الغرب الإسلامي خصوصا عناية بها واهتمام، " ولها عند أهل إفريقية القدر العالي والطيران الحثيث" (6)، بل كانت من محفوظات العلماء الذين يعنون بالفتوى في النوازل، كما سبق النقل عن ابن سهل في قوله: " وأنا أحفظ المدونة والمستخرجة الحفظ المتقن" (7)، وقد نقل ابن الفرضي انتقاد ابن عبد الحكم للمستخرجة إذ قال: " فرأيتُ جُلّها كُذوبًا"، ولعل هذا الذي

<sup>(1)</sup> عبد الملك بن حبيب بن سليمان بن هارون، أبو مروان السُّلمي، فقيه مشهور تفقه بالأندلس ثم رحل فلقي أصحاب مالك وغيرهم، روى عن ابن الماجشون ومطرف، ويُقال إنه أدرك مالكا في آخر عُمره، روى عنه يوسف بن يحيى المغامي، توفي سنة 239هـ. الحميدي، جذوة المقتبس، ص407.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص408.

<sup>.279</sup>نفسه، ص $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن أبي عُتبة بن أبي سفيان صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس، من أهل قرطبة، يكني أبا عبد الله، سمع بالأندلس من يحيى بن يحيى وسعيد بن حسان، ورحل فسمع من سحنون بن سعيد وأصبغ بن الفرج ونظرائهما، وكان حافظا للمسائل جامعا لها علما بالنوازل، له المستخرجة، توفي سنة 255ه. ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، ج2، ص12. 13.

<sup>(6)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج2، ص181.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(7)}$ 

جعل ابن الفرضي يقول: " وأكثر فيها من الروايات المطروحة، والمسائل الغريبة الشاذة، وكان يُؤتى بالمسألة الغريبة فَإذا سمعها قال أدخلوها في المستخرجة " (1)، وهذا النقد في نظري ينبغي أن يوضع في بابه وألا يُحاكم العتبي إلا إلى شرطه، فلعله كان يقصد إلى جمع الأقوال مشهورها وغريبها، ولا يقصد الصحيح منها فقط، فإن كان كذلك \_ وهو ما يؤيده النقل السابق أنه كان إذا أتي بالمسألة الغريبة قال أدخلوها في المستخرجة \_؛ فإن كان الأمر كذلك فلا يتوجه إليه النقد، وإنما يُنتقد من خالف شرطَه، والأمر يحتاج إلى مزيد تحرير، وهو ليس مقصودنا في هذا العرض.

وأوسع ما كُتب عليها \_ في حدود علمي \_ ما كتبه ابن رشد الجد في كتابه الحافل البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة، وقد طبعته دار الغرب الإسلامي في 21 مجلدًا.

ولعل أبا بكر بن خير الإشبيلي (502ه \_ 575ه/1109م\_ 1109م) آخر من احتفل في فهرسته بمستخرجة العتبي، ورواها بالسند عن مؤلفها من ثمانية طرق، لأنه لم يتمكن من قراءة البيان والتحصيل عن ابن رشد، وإنما أخذه بالإجازة العامة لصغر سن ابن خير آنذاك (2)

ثم إن العلماء كتبوا كتبًا أخرى في الفقه، ومنها المختصرات التي يحتاجها المفتي، ويتعلم بها الطالب؛ ككتاب الكافي لابن عبد البر، قال ابن حزم: " ولصاحبنا أبي عمر بن عبد البر المذكور كتب لا مثل لها، منها كتابه المسمى بالكافي في الفقه على مذهب مالك وأصحابه خمسة عشر كتابًا، اقتصر فيه على ما بالمفتي الحاجة إليه وبوبه وقرّبه، فصار مغنيًا عن التصنيفات الطوال في معناه " (3).

66

<sup>(1)</sup> ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، ج2، ص12.

<sup>(2)</sup> ابن رشد، أبو الوليد ابن رشد القرطبي، البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة، تحقيق أحمد الحبابي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط2، 1408هـ . 1988م، ج1، ص 5 . 6. ابن خير، فهرسة، ص300.

<sup>(3)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج2، ص180.

### . الفقهاء والفتوى:

لم يكن يتسنى لأي أحد أن يفتي الناس في أمور دينهم حتى يتمكن من الفقه وتصير له ملكة فيه، بملازمته للشيوخ وتمرسه على طريقة استنباطهم للأحكام وجوابهم للأنام، بل يعتبرون الفتوى امتحانا يمتحن بها العبد لعظم مسؤوليتها<sup>(1)</sup>، فهذا ابن عتاب سمع مسألة عن شيخه أبي عبد الله عمر بن الفخار، غير أن شيخه لم يذكر دليله فيها، قال ابن عتاب: " ولم يُسأل عن ذلك إذ كان لا يُجترأ عليه بالسؤال لا سيما من صغرت سنّه"، وحدثت هذه المسألة مشابهة سنة(400هم/1010م)، فبقي ابن عتاب يطلب دليل شيخه ليستدل به على مسألة مشابهة استفتي هو فيها، فلم يمكنه ذلك إلى أن ظفر به سنة(437هم/1045م) في كتاب الشروط لابن عبد الحكم (2).

فهذه النازلة تكشف لنا عظم قدر الشيوخ عند تلاميذهم، وأنهم لا يجرؤون أحيانا على سؤالهم عن دليل فتواهم مهابة وإجلالا، وهذه ليست صورة نمطية لجميع الشيوخ، بل هي صورة لبعضهم فقط، إذ أننا نجد مِن الشيوخ من كان يراجعه تلاميذه في المسائل ويسمح هو بذلك، ولا يجد تلاميذه عنتا في ذلك كابن عتاب مثلا، فقد كان تلميذه ابن سهل يسأله ويراجعه كثيرا، كما هو مبثوث في كتابه الإعلام بنوازل الأحكام.

وتكشف لنا هذه النازلة من جهة أخرى ورع ابن عتاب وتخوفه من الفتوى وإن كان سمعها من شيخه، ولما جاءت مسألة مثلها لم يمكنه أن يجيب إلا بما حفظه عن شيخه الذي وصفه بأنه كان حافظا ذاكرا للروايات، وقد شعّب عليه بعض أهل زمانه لعدم علمهم بدليله، فما زال ابن عتاب يبحث عن دليل شيخه لما يقرب من أربعين سنة، وهذا شيء عجيب.

كما أنها توضح لنا أن الفقهاء لم يكونوا ليسلموا لأحد يذكر مسألة يستغربونها إلا إذا وقفهم على دليل ما ذكر، ولو كان في العلم ذا مقام عال كابن الفخار.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص348.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص348

ومن البراهين على ورع الفقهاء في الفتوى أنهم كانوا يصرحون بأنهم لم يتحققوا من مسألة ما، كما قال ابن سهل: " وقد كان حكي لي عن أبي عمر ابن القطان فيها شيء لم أتحققه "(1).

ويتوقف ابن الشقاق في مسألة قائلا: "لم يحضرني في هذه المسألة جواب أرتضيه "(2).

وربما رأى الفقيه رأيا اليوم ورجع عنه غدا لدليل يظفر به، أو حجة يقف عليها، ولا يضيره أن يصرح برجوعه عنها؛ كما حصل لابن مالك شيخ ابن سهل في مسألة أفتى فيها، فلما راجعه ابن سهل وذكّره برأيه الأول قال: "ولكن هذا الذي أرى الآن"(3).

### - تساهل بعض الفقهاء:

ورغم أن الغالب الأعم على الفقهاء هو الورع في الفتوى والاستقامة في الدين؛ إلا أنه قد يوجد بينهم \_ وهم قليل \_ من اتصف برقة الدين والميل إلى الدنيا، مما أدى إلى الحط عليهم من بعض شعراء عصرهم، كما قال ابن الطراوة في فقهاء مالقة:

إذا رأوا جَمَلًا يأتي على بُعدٍ مدّوا إليه جميعًا كفّ مُقتنصِ إِن جئتَهم فارغًا لزُّوك في قَرَنِ وإن رأوا رشوةً أفتوك بالرُّحَص (4).

وهذا لا شك أنه . كما أشرنا . صورة لبعض الفقهاء وليس وصفا عاما لجميعهم، ذلك إن سلَّمنا بصدق ابن الطراوة الشاعر في هذا الوصف، والشعراء يقولون ما لا يفعلون، لا سيّما إن علمنا التنافر الذي كان بين الشعراء والفقهاء، خاصة في دولة المرابطين التي كانت تُعرف بدولة المفقهاء.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص349.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>نفسه، ج1، ص353.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص425.

<sup>(4)</sup> ابن الأبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي، تحفة القادم، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1406هـ . 1986م تحفة القادم، تحقيق إحسان عباس، ص18 . 19.

### . مكانة الفقهاء في المجتمع الأندلسي:

كانت للفقهاء في الأندلس منزلة رفيعة ومكانة محفوظة، من تجرأ عليهم فقد عرّض نفسه للعقوبة، وهذه نازلة توضح لنا مكانة الفقهاء، إذ تعرض رجل من سُوقة الناس كان يشتغل في سوق الكتان، وكان أبوه حجامًا، تعرض لفقيه مشاور مثيل في البلد وقال له: جمعت الذراري حواليك وأرسلتهم إلى فندقي وأحرقوه. فأفتى الفقهاء بأنه إن لم يُثبت القائل دعواه؛ أُدّب أدبًا موجعًا بالسوط والسّجن (1).

ولا غرابة أن تكون للفقهاء منزلة رفيعة في المجتمع الأندلسي، لأن حاجة الناس إليهم شديدة، يفزعون إليهم في الفتوى، ويعوّلون عليهم في النوازل، وهم القضاة الذين يحكمون بين الناس ويفصلون في الخصومات، فهل لهم من بديل أو عنهم غُنية؟

#### ثانيا: علوم اللغة العربية:

### 1. النحو:

يعد النحو سيد العلوم العربية، فبه يُفهم التنزيل، ويستقيم التأويل، وإن " الكلام به يكمُل، والخطاب به يجمُل، وإن جميع العلوم العربية مفتقرة إليه" (2)، وهو أحد أركان علوم اللسان العربية الأربعة، إلى جانب اللغة والبيان والأدب، وهو أهمها؛ "إذ به تتبينُ أصول المقاصد بالدلالة، فيُعرف الفاعلُ من المفعول، والمبتدأُ من الخبر، ولولاه لجُهِل أصلُ الإفادة" (3)، ولذا عني به علماء الإسلام في كل زمان ومكان، وفي كل عصر ومصر، ولعلماء الأندلس عناية كبيرة به، فقد اشتغلوا بتدريسه والتأليف فيه، " والنحو عندهم في نحاية من علو الطبقة، حتى إنهم في هذا العصر فيه كأصحاب الخليل وسيبويه، لا يزداد مع هرم الزمان إلا جدّة، وهم كثيرو البحث فيه وحفظ مذاهبه كمذاهب الفقه، وكلُّ عالم في أي علم لا يكون متمكنا من علم النحو \_ بحيث لا

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص77.

<sup>(2)</sup> القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف، إنباه الرواة عن أنباء النحاة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، ط4، 1433هـ . 2012م، ج1، ص144.

<sup>(3)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص473.

تخفى عليه الدقائق \_\_ فليس عندهم بمستحق للتمييز، ولا سالم من الازدراء" (1)، والجهل بالنحو حائل دون تعلم ما بعده من العلوم، وتعلمه يفتح الطريق إليها، "فإن جَهِل \_ أي المتعلم \_ هذا العلمَ عسر عليه عِلمُ ما يقرأ من العلم" (2).

ولأهل كلِّ قطر كتب عليها مدار تعلمهم في كل علم من العلوم، أحيانًا يختصون بما دون غيرهم، وأحيانا تكون شِركة بين الأقطار، مقررة في أكثر الأمصار، كألفية بن مالك وقطر الندى في القرون المتأخرة، وأما في عصر الدراسة فيرى ابن حزم أن أقل ما يجزئ من النحو "كتاب الواضح" للزبيدي، أو ما نحا نحوه "كالموجز" لابن السرّاج، فمن يزيد إلى إحكام "كتاب سيبويه" فحسن (3).

وقد وقفنا على عدد كثير من تراجم علماء الأندلس، كانوا يعتنون بكتاب "الجمل" للزجاجي، و"الكتاب" لسيبويه، وعلى هذا الأخير المعوّل، وإليه المنتهى في طلب علم النحو، حتى صار اسم "الكتاب" علمًا بالغلبة على كتاب سيبويه، فإذا قيل " الكتاب" عند النحويين لا ينصرف الذهن إلا إليه، ولا غرابة أن يكون الكتاب بهذه المنزلة، لأن سيبويه أخذ الصناعة عن خليل بن أحمد الفراهيدي؛ " فكمّل تفاريعها، واستكثر من أدلتها وشواهدها، ووضع فيها كتابه المشهور الذي كان إمامًا لكلّ ما كُتِب من بعده" (4).

ولقد اشتهر كثير من علماء الأندلس بالنحو درسا وتدريسا، بل انتقل هذا العلم إلى خُـدّامهم لكثرة ممارستهم له والقيام عليه، فهـذا عبـد الرحمن بن غلبون القرطبي (ت علم الكثرة ممارستهم له والنحو، قائما على كتاب سيبويه، أقرأ الناس وأخذ عنه جماعة، وكانت له خادم سوداء، أقرأت بعد موته النوادر والعروض (5).

<sup>(1)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص221.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص66.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج4، ص66. 67.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص476...

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> الذهبي، المستملح، ص240.

وممن اشتهر بهذا العلم ابن الرمّاك (1)، فقد إماما في صناعة العربية مسلما له في ذلك، متصدرا لإقرائها، قائما على كتاب سيبويه، وقل مشهور من الفضلاء إلا قد أخذ عنه (2).

#### 2 اللغة:

واللغة هي ألفاظ يعبر بها عن المعاني (3)، ويعرف هذا العلم أيضا بمتن اللغة، وفائدته الإحاطة بالألفاظ الدالة على المعاني المفردة لمخاطبة أهل اللسان، وللتمكين من إنشاء الخطب والرسائل (4)، والفائدة الأعظم من ذلك كله هو فهم الوحي المنزل على نبيه صلى الله عليه وسلم من قرآن وسنة، إذ القرآن عربي والسنة عربية، ولا سبيل إلى فهمهما إلا بهذا العلم.

ولأهل الأندلس كتب يعتمدونها في تعلم علم اللغة، "والذي يُجزئ من ذلك كتابان: أحدهما الغريب المصنف لأبي عبيد، والثاني مختصر العين للزبيدي...فإن أوغل في علوم اللغة حتى يحكم "خلق الإنسان" لثابت، و "الفرق" له، و " المذكر والمؤنث" لابن الأنباري، والممدود والمقصور والمهموز" لأبي عليّ القالي، و " النبات" لأبي حنيفة أحمد بن داود الدينوري، وما أشبه ذلك فحسن" (5).

ويخبرنا ابن العربي عن مقروءاته على معلميه في صباه قائلًا: " وقرأت من اللغة كتاب ثعلب، وإصلاح المنطق، والأمالي، وغيرها " (6).

(3) ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص66.

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن عيسى، أبو القاسم الأموي النحوي الإشبيلي، يُعرف بابن الرّمّاك، من شيوخه: ابن أبي العافية وأبو الحسن ابن الأخضر، وأبو الحسن ابن الطراوة، قال أبو علي الشلوبيني: ابن الرماك: عليه تعلم طلبة

الأندلس الجلة. من تلاميذه أبو بكر بن خير، أبو العباس بن مضاء، توفي سنة 541هـ. الذهبي، المستملح، ص243.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص243.

<sup>(4)</sup> زكريا الأنصاري، اللؤلؤ النظيم في روم التعلم والتعليم، مع شرحه المسمى خزانة العلوم في تصنيف الفنون الإسلامية ومصادرها، للدكتور عبد الله نذير أحمد، ص61.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص67.

<sup>(6)</sup> ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله بن العربي المعافري الإشــبيلي، قانون التأويل، تحقيق محمد الســليماني، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط2، 2010م، ص73.

وقد ألف فيها من الأندلسيين ابن سِيدَهْ كتاب المُصحكَم، على نحو ترتيب كتاب العين للخليل بن أحمد، ونحا نحوه في الاستيعاب، وزاد فيه التعرض لاشتقاقات الكلم وتصريفها، فجاء من أحسن الدواوين (1).

والناظر في لغة أهل النوازل كابن سهل وابن رشد وابن الحاج والشعبي المالقي وغيرهم؛ يرى أثر لغتهم سليمة في كتاباتهم على تفاوت بينهم، على أن كتبهم كانت في النوازل، وعنايتُهم بالإجابة عن الواقعة التي نزلت تحدد لهم نوع الألفاظ التي يؤدون بها المعاني الفقهية، فتأتي الفاظهم سالمة من التكلُّف، وأساليبهم خالية من التعقيد فحسب، أما أن يكسو لغتَهم بهاء الأدب وجماله فهذا نادر، ولا غضاضة في ذلك، لأنهم يكتبون بأسلوب علمي، وحسب هذا الأسلوب أن يكون واضح الفهم قريب المُدرك.

في حين أننا لا نرى تلك اللغة التي عوّدنا عليه العلماء عند ابن عبدون في رسالته التي كتبها في القضاء والحسبة، مما جعلني من أمره في شك؛ إما أن يكون أحد النُساخ تصرف في الكتاب، فجعله في صورة لا ترقى إلى أسلوب العلماء، أو كأن صاحبه وهو محتسِبٌ أملت عليه غيرتُه الدينية \_\_ بعد معاينته لكثير من المنكرات \_\_ أن يكتب في ذلك ما ينبغي أن يكون عليه المجتمع الذي اتخذ الإسلام دينا، ولكنّ لغته المحدودة لم تُسعِفه فأتت رسالته على هذه الصورة التي لا ترقى إلى مستوى كتابات العلماء، وهذا لا يجعلنا نهض حقه فيما قرره مما انبرى إلى الكتابة فيه عن الحسبة؛ إذ أن رسالته في القضاء والحسبة من أهم ما كتب في هذا الباب، ولايزال الباحثون يستخرجون منها درر التاريخ الاجتماعي، وإنما أردنا أن نضع الأمور في مواضعها، وننزل الأشياء في منازلها، ونقدُنا إياه إنما كان في جانب اللغة لا غير، هذا إن سلمنا بأن ما كتبه ابن عبدون لم تعبث به أيدي النُستاخ كما أسلفنا.

#### 3 الأدب:

لقد ذكر ابن خلدون الأدب في جملة العلوم وقال: "قالوا: الأدب هو حفظ أشعار العرب وأخبارها، والأخذ من كل علم بطرف" (2)، وزاد آخر: "وعلم الأدب المنثور من حفظ التاريخ

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص480.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص489.

والنظم والنثر ومستطرف الحكايات أنبل علم عندهم، وبه يُتقرب من مجالس ملوكهم وأعلامهم، ومن لا يكون فيه أدب من علمائهم فهو غُفلٌ مستثقل" (1)، ولا شك أن يكون لأهل الأندلس وهم أهل علم وظرافة . نصيبٌ وافرٌ من هذا العلم.

وكانت أمات الكتب الأدبية تُقرأ كاملة، فهذا أبو حفص البلنسي اللغوي (2) رحل إلى باجة، فأخذ عن أبي العباس بن حاطب، وقرأ عليه "الكامل" وغيره سنة (526هـ/1132م) (3)، وقرأ القاضى عياض كتاب الكامل للمبرّد أيضا على شيخه النفزي ببيته (4).

ويبدو أن كتاب الكامل لأبي العباس المبرد كان محوريا في تدريس الأدب بالأندلس، ولذا نجد ذكره يتكرر، ولا غرو أن يكون بهذه المنزلة وهو أحد أصول الأدب الأربعة، قال ابن خلدون: "وسمعنا من شيوخنا في مجالس التعليم، أن أصول هذا الفنّ وأركانه أربعة دواوين، وهي: أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتاب الكامل للمبرد، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ، وكتاب النوادر لأبي عليّ القالي البغدادي، وما سوى هذه الأربعة فتبعٌ لها وفروع عنها "(5).

كماكان لكتاب ابن قتيبة الدينوري الموسوم بــــ" أدب الكاتب"، أو " أدب الكُتّاب" مقام في الرحلة العلمية الأدبية بالأندلس، وقد شرحه أحد أعلامها وهو ابن السِّيد البطليوسي (6) في كتاب: " الاقتضاب في شرح أدب الكُتّاب" (7).

<sup>(1)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص222.

<sup>(2)</sup> عمر بن محمد بن أحمد بن علي بن عُديس القُضاعي، أبو حفص البلنسي اللغوي، صحب أبا محمد البطليوسي واختص به، ألف كتابا في المثلث في عشرة أجزاء دل على تبحره وسعة حفظه للغة، وشرح "الفصيح" شرحا مفردا، توفي بتونس في حدود 570هـ. الذهبي، المستملح، ص292.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص292.

<sup>(4)</sup> عياض، أبو الفضل عياض المغربي، الغنية فهرست شيوخ القاضي عياض، تحقيق محمد عبد الكريم، الجزائر، دار الوعي، ط1، 1438هـ. 2017م، ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص489.

<sup>(6)</sup> عبد الله بن محمد بن السيد النحوي من أهل بطليوس، كان عالما بالآداب واللغات مستبحرًا فيهما مقدَّما في معرفتهما وإتقانهما، يجتمع الناس إليه ويقرؤون عليه ويقتبسون منه، من تآليفه الاقتضاب في شرح أدب الكتاب، التنبيه على الأسباب الموجبة لاختلاف الأمة، شرح على الموطأ، وغيرها، توفي سنة 444هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص381. 382.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص489.

ولم يكن هذا العلم مقصورا على الرجال، بل كانت تشارك فيه النساء أيضا، فهذه ولادة بنت المستكفي (1) كانت أديبة شاعرة جزلة القول حسنة الشعر، وكانت تمالط الشعراء وتُساجل الأدباء وتفوقُ البُرعاء، وكان بيتها ملتقى للشعراء ومنتدى للأدباء، ثما جعل بعض الألسنة تخوض فيها بالمقال السيء، لأنها لم تكن تتصاون كما هو اللائق بنساء البيوت الشريفة (2)، وكان للحُرّة حواء دور بارز في الحياة الأدبية سواء في مراكش حاضرة المرابطين أو في إشبيلية التي سكنتها بعد ذلك، وتذكر المصادر أنها كانت تحضر مجالس الشعراء والأدباء والكتاب، وتشارك في تلك المجالس الأدبية بالشعر، حيث كانت أديبة شاعرة ذات نباهة، واختصت الشعراء والأدباء برعايتها وأعطياتها، وامتدحها الشاعر الوشاح الأندلسي الأعمى التطيلي بعدة قصائد (3).

والشعر ليس علما مستقلا بذاته، وإنما هو داخل في موضوع الأدب، كما سبقت الإشارة إليه عند ابن خلدون، وقد كان له حضور قويّ في لسان العرب \_ والشعرُ ديوان العرب \_، كما كانت له مكانة خاصة عند أهل الأندلس.

ولابن حزم الأندلسي رأي خاص في الشعر، إذ قسمه إلى ثلاثة أقسام؛ قسم ينبغي تعلَّمه والاقتصار عليه، وقسم ينبغي أن يُجتنب، وقسم مكروه، فالقسم الذي ينبغي أن يُقتصر عليه؛ الأشعار التي فيها الحِكم والخير، كشعر حسان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة رضي الله عنهم، وكشعر صالح بن عبد القدوس.

والقسم الذي ينبغي أن يجتنب من الشعر أربعة أضرب: أحدها الغزل، لأنه يحث على الصبابة ويدعو إلى الفتنة، ويُسهّل الفسوق ويهوّن المعاصي، والثاني: أشعار التصعلك وذكر الحروب كشعر عنترة وعروة بن الورد وسعد بن ناشب، لأنها أشعار تثير النفس وتُميّج الطبيعة وتسهل على المرء موارد التلف في غير حق، والثالث: أشعار التّغرُّب، فإنها تُسهل التحول

<sup>(1)</sup> ولادة بنت المستكفي بالله محمد بن عبد الرحمن بن عبيد الله بن الناصر عبد الرحمن بن محمد، أديبة شاعرة جزلة القول حسنة الشعر، توفيت يوم مقتل الفتح بن المعتمد بن عباد سنة 484هـ، ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص347.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص347

 $<sup>^{(3)}</sup>$  أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص

والتغرب الذي يصعب التخلص منه، والرابع: الهجاء، لما فيه من تمزيق الأعراض وذكر العورات وانتهاك حُرم الآباء والأمهات.

والقسم الذي يكره صنفان، وهما المدح والرثاء، لأن أكثر ما في هذين الصنفين الكذب، ولا خير في الكذب (1).

فهذه نظرة ابن حزم الفقيه أحد علماء القرن الخامس الهجري، وهو عصر هذه الدراسة، وله فلسفة خاصة في النظر إلى الأشياء، يوافق على بعضها، ويناقش في بعضها، ولا يُظن أن ابن حزم قال هذا الرأي في الشعر لعجزه عنه وبُعده منه، بل له فيه اليد الطولى، وقد وصفه الحُميدي بقوله:" وكان له في الآداب والشعر نفَسٌ واسع، وباع طويل، وما رأيتُ من يقول الشعر على البديهة أسرع منه، وشعره كثير، وقد جمعناه على حروف المعجم" (2).

ولقد اشتهر كثير من الشعراء بالأندلس في عصر الطوائف والمرابطين، وتسابقوا على بلاطات الملوك، ولا سيما في عصر الطوائف الذي صار كل ملك يستقطب ما يقدر عليه من الشعراء ليمدحوه، ف\_" الشعر عندهم له حظ عظيم، وللشعراء من ملوكهم وجاهة، ولهم عليهم وظائف، والمجيدون منهم يُنشدون في مجالس عظماء ملوكهم المختلفة، ويُوقّع لهم بالصلات على أقدارهم إلا أن يختل الوقت ويغلب الجهل في حين ما، ولكن هذا هو الغالب" (3).

فلم يخل في الغالب بلاط من بلاطات الملوك من وجود الشعراء، لما كانوا يؤملونه من صلات الملوك، بل كان بعضهم يختص بملك لا يخرج عنه إلا لعارض، فهذا ابن حداد؛ كان من فحول الشعراء وأفراد البلغاء، اختص بالمعتصم بن صمادح، وفيه استفرغ مدائحه، ثم سار عنه إلى سرقسطة، وأقام في كنف المقتدر بن هود (4).

ولقد تنافس ملوك الطوائف في اجتذاب الشعراء إلى بلاطاتهم، وما أحسن وصف الشقندي إذ يقول: " ولم تزل الشعراء تتهادى بينهم تعادي النواسم بين الرياض وتفتك في أموالهم

<sup>(1)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص67. 68.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص450.

<sup>(3)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص222.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الذهبي، المستملح، ص26.

فتكة البراض، حتى إن أحد شعرائهم بلغ به ما رآه من منافستهم في أمداحه أن حلف ألا يمدح أحدا منهم بقصيدة إلا بمائة دينار" (1).

ولعل هذا التعظيم لهم من قبل الملوك هو الذي ركّب فيهم العجب، وشاركهم في هذه الخصلة الذميمة أهل النحو، " وإذا كان الشخص بالأندلس نحويا أو شاعرًا فإنه يعظم في نفسه لا محالة ويسخف ويُظهر العُجب، عادةٌ قد جبلوا عليها" (2)، ويتوجّه أن يكون هذا وصفًا أغلبيا، أما أن يكون جميع علمائهم على هذا النعت فبعيد.

وكثُر إنشاد الشعر بالأندلس حتى انتقل من مجالس الملوك والخاصة، إلى السوقة والعامة، حتى قال القزويني إن: " أي فلاح يحرث بأثوار في شلب يرتجل ما شئت من الأشعار فيما شئت من المعاني " (3).

وإذا ذكر الشعر على عصر ملوك الطوائف فلا يحسن إغفال ذكر بعض الشعراء المبرّزين، الذين سارت بأشعارهم الركبان، وأنشدت قصائدهم في كل ميدان، وأبرزهم الشاعر الجيد ابن زيدون، الذي وصف شعره ابن خاقان في قلائده بقوله:" وقد أثبتُ من مَقالِه في مُقامه وانتقالِه، وسراحه واعتقاله، ما هو أرق من النسيم، وأشرق من الحيّا الوسيم" (4)، الذي عاش أول الأمر بقرطبة في كنف حاكمها ابن جهور، ثم تركها فازًا من سجنها ثم بكى أطلالها، ورحل إلى إشبيلية وعاش في رعاية ملوكها بني عباد؛ المعتضد ثم المعتمد، وتقلد الوزارة، ومع ذلك لم ينس حب ولادة القديم، وعاش بقية حياته يتجرع مرارة الهجران، وأودع ذلك قصائد مثيرة للأشواق والأحزان، ومن ذلك "قصيدة ضربت في الإبداع بسهم، وطلعت في كل خاطر ووهم، ونزعت مترعًا قصَّر عنه حبيب وابن الجهم" كما قال الفتح بن خاقان، أولها:

أضحى التّنائي بديلًا من تدانينا وناب عن طيب لُقيانا تجافيا

<sup>(1)</sup> جوميث، إميليو جارثيا، الشعر الأندلسي بحث في تطوره وخصائصه، ترجمه عن الإسبانية حسين مؤنس، دار الرشاد، القاهرة، ط4، 1429هـ . 2008م، ص34.

<sup>(2)</sup> المقري، نفح الطيب، ج1، ص222.

<sup>(3)</sup> جوميث، الشعر الأندلسي، ص35.

<sup>(4)</sup> ابن خاقان، أبو نصر الفتح بن عبيد الله القيسي الإشبيلي، قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، عالم الكتب الحديث، إربد، ط1، 1431هـ. 2010م، ص216.

يِنتُم وبنّا فما ابتلّت جوانِحُنا شوقًا إليكم ولا جفّت مآقينا تكادُ حين تُناجيكم ضمائرُنا يقضي علينا الأسى لولا تأسّينا حالت لفقدكمُ أيامُنا فغدت شودًا، وكانت بكم بيضًا ليالينا (1)

وله قصائد أخرى في أغراض مختلفة من الشعر، غير أن قصائده في الغزل كانت أعجبها وأعذبها.

أما الملك الشاعر المعتمد بن عباد؛ فقد كان الشعر ينساب على لسانه انسيابا، وكان حوله من أفراد عائلته شعراء، منهم أبوه المعتضد وأبناؤه جميعا، " ولكنه برّهم جميعًا وفاق كل معاصريه في ذلك المضمار، لأنه كان يمثل الشعر من ثلاثة وجوه: أولها أنه كان ينظم شعرًا يثير الإعجاب، وثانيها أن حياته نفسها كانت شعرًا حيًّا، وثالثها أنه كان راعي شعراء الأندلس أجمعين بل شعراء الغرب الإسلامي كله" (2).

ومن شعره الجميل أنه لما وصل إلى طنجة أسيرا، أرسل على الخصري المكفوف بثلاثين مثقالا، وأدرج قطعة شِعرٍ طيَّها، معتذرا من نزرها راغبا في قبولها، فلم يُجاوبه الحصري، فكتب إليه المعتمد بهذه الأبيات:

قل لمن جمع العلـ م وما أحصى صوابه كان في الصُّرّةِ شِعرٌ فتنظّرنا جوابـــه قد أَثْنَـاك فهلا جلبَ الشعرُ ثوابَــه

ولما اتصل بزعانفة الشعر وملحفي أهل الكُدية بطنجة ما صنع المعتمد مع الحصري تعرّضوا له بكل طريق، وقصدوه من كل فج عميق، فقال:

شُعراءُ طنجة كلُّهم والمخربِ ذهبوا من الإغراب أبعدَ مذهبِ سُعراءُ طنجة كلُّهم والمخربِ بسؤالهم لأحقُّ منهم فاعجبِ سِألوا العسير من الأسير وإنه

<sup>(1)</sup> ابن خاقان، قلائد العقيان، ص245 ـ 246.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  جوميث، الشعر الأندلسي، ص 35 ـ 36.

لولا الحياءُ وعِزّةُ لخميـــةُ قد كان إن سُئل الندى يُجزِل وإن

طيَّ الحشا لحكاهُمُ في المطلب نادى الصّريخُ ببابه اركب يركب (1).

#### ومن شعره:

والشوك ينبت فيه الوردُ والآسُ من يصحب الدهر لم يعدَم تقلّبهُ فقلّما جرحت إلا وانثنت تاسُو (2). يمرُّ حينا وتحلو لي حوادثهُ وقال يسلي نفسه:

> وعزّ نفسك إن فارقتَ أوطانا اقنع بحظّك في دنياك ماكانا فأشْعِر القلب سُلوانًا وإيمانًا في الله من كل مفقودٍ مضى عِوضٌ أَكُلُّما سنَحتْ ذكرى طربتَ لها مجّت دُموعَك في خدّيك طوفانا أما سمِعتَ بسلطان شبيهك قد بزَّتْهُ سودُ خطوبِ الدّهر سلطانا واستغنِم الله تغنم منه غُفرانا (3). وطِّنْ على الكُره، وارقُب إثرَهُ فرجًا وفيما ذكر كفاية في الدلالة على المقصود.

### ثالثا: العلوم العقلية:

#### 1. الطب:

يعد الطب من أهم العلوم العقلية وأعمِّها نفعا وأفضلها فائدة، لما له من علاقة مباشرة في حفظ النفوس والأبدان، فثمرته "حفظ الصحة للأصحاء، ودفعُ المرض عن المرضى بالمداواة،

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المعتمد بن عباد، ديوان المعتمد بن عباد، جمعه: د.حامد عبد المجيد ود. أحمد أحمد بدوي، راجعه طه حسين، القاهرة، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، بالقاهرة، ط بدون، 1436هـ . 2015م، ص 92.91.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 107.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 115. 114.

حتى يحصُل لهم البرء من أدوائهم" (1)، ولهذا يقول ابن حزم: " وعلم الحساب والطب أيضا من العلوم الرفيعة" (2)، وقد عدّ العلماء تعلُّمَه من فروض الكفاية (3).

وإذا ذُكر علم الطب فلا بد أن تذكر الأندلس، فهي محطة عظيمة من محطات هذا العلم الجليل، ولا سيما في القرن الخامس الهجري، الذي اشتهرت فيه عائلتا ابن زهر والزهراوي، ورفع أفرادهما بالطب رأسا، فتعلموه وعلموه وألفوا فيه.

### أ. بعض مشاهير الأطباء:

يعد عبد الملك بن زهر الفقيه العالم المتفنن الإيادي (ت470ه/107م) رأس عائلة ابن زهر في علم الطب، فقد دخل مصر بعد حجه وتعلم الطب حتى برع فيه، وفي ذريته أطباء ورجع إلى الأندلس من رحلته المشرقية وقصد مدينة دانية وكان عليها مجاهد العامري، فأكرمه إكراما كثيرًا وأمره أن يقيم عنده وحظي في أيامه واشتهر في دانية بالتقدم في صناعة الطب، وطار ذكره منها إلى أقطار الأندلس، وانتقل إلى إشبيلية ولم يزل بما إلى أن مات (5).

وابنه أبو العلاء زهر بن عبد الملك بن زهر الإيادي (ت525ه/1130م)، أخذ الطب عن أبيه، وامتاز بالدقة في تشخيص الأمراض، وكانت له نوادر في مداواته المرضى ومعرفته لأحوالهم وما يجدونه من الآلام من غير أن يستخبرهم عن ذلك، بل بنظره إلى قواريرهم أو عندما يجس نبضهم، عمل طبيبًا خاصًا للمعتمد بن عبّاد، وحظي في دولة المرابطين ونال المنزلة الرفيعة والذكر الجميل، له مؤلفات كثيرة في الطب، منها:" التبيين في قطع الشك باليقين"، وكتاب " الانتصار لجالينوس"، و" جامع أسرار الطب"، و" الخواص"، وكتاب عن أمراض الكلي، وكتاب"

<sup>(1)</sup> ابن خلون، العبر، ج2، ص130.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج3 ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ج4 ص87.

<sup>.263</sup> في، المستملح، ص $^{(4)}$  الذهبي، المستملح، ص

<sup>(5)</sup> ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس الخزرجي موفق الدين، أبو العباس، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق نزار رضا، بيروت، دار مكتبة الحياة، ص517.

الأدوية المفردة"، كتاب" الإيضاح"، كتاب" النكت الطبية" كتب بما إلى ابنه أبي مروان، وغيرها (1)

وحفيده عبد الملك بن زهر بن عبد الملك بن محمد بن مروان بن زهر (ت557هـ/557م)، أخذ عن أبيه أبي العلاء علم الطب وتقدم فيه وتحقق به وصنف فيه (ت<sup>2</sup>)، وكان جيّد الاستقصاء في الأدوية المفردة والمركبة، حسن المعالجة، قد ذاع ذكره في الأندلس وغيرها من البلاد، واشتغل الأطباء بمصنفاته، ولم يكن في زمانه من يماثله في مزاولة أعمال صناعة الطب، وكان قد خدم المرابطين ونال من جهتهم من النعم والأموال شيئا كثيرًا، وأدرك دولة الموحدين، واختصه عبد المؤمن بن على لنفسه

كما اشتهرت في هذا العصر عائلة الزهراوي في علم الطب، وأولها أبو القاسم خلف بن عباس الزهراوي، من أهل الفضل والعلم والدين، وعلمُه الذي بسق فيه علمُ الطب، وله فيه كتاب كبير مشهور كثير الفائدة، سماه " التصريف لمن عجز عن التأليف"، ذكره ابن حزم وقال: ولئن قلنا: إنه لم يُؤلّف في الطب أجمعُ منه للقول والعمل في الطبائع والجبر لنَصْدُقنّ (3)، ولا غرو أن يوصف الكتاب بهذا الوصف وقد كان الزهراوي حينما فرغ من كتابه قد مضى على مزاولته لصناعة الطب والجراحة خمسون سنة من حياته المهنية كما ذكر هو في خطبة كتابه (4).

وممن تخرج من هذه المدرسة الفقيه العالم المتفنن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الكبير اللخمي، أبو المطرف الطليطلي (ت467هم/1075م)، الذي رحل إلى قرطبة فلقي أبا القاسم خلف بن عباس الزهراوي، وأخذ عنه الطب، وله في الطب " الأدوية المفردة" استعمله الناس، وكتاب "الرشاد" (5).

<sup>(1)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء، ص17 \_ 19، الرميح، الحياة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية في إقليم إشبيلية بالأندلس، ص742.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الذهبي، المستملح، ص267.

<sup>(3)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص303.

<sup>(4)</sup> الخطابي، محمد العربي، الطب والأطباء في الأندلس الإسلامية دراسة وتراجم ونصوص، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1988م، ج1، ص113.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، 438.

كما تزودنا كتب التراجم بمن كان له حظ من علم الطب، كابن الكتاني  $^{(1)}$ ، فقد كان له تقدم في علوم الطب والمنطق  $^{(2)}$ ، ومنهم أبو جعفر بن جواد، مذكور في علم الطب  $^{(3)}$ ، وشهاب بن محمد المعيطي أبو الحسن من أهل إشبيلية، كان عالما بالطب والتعاليم، مقدّما في صناعتها، أخذ عنه أبو محمد عبد الوهاب بن المعتمد بن عبّاد عند انقراض دولة أبيه  $^{(4)}$ ، والرملي، كان طبيبًا بألمرية في أيام المعتصم بن صمادح، وكان من أهل الخير يواسي الضعفاء من المرضى ويزوّدهم بالأدوية والأغذية، ألّف في الطب كتابًا أسماه " البستان"  $^{(5)}$ .

ويبدو أن الطب لم يكن محصورًا في علماء المسلمين، بل كان يمارسه أيضا النصارى واليهود، مما جعل ابن عبدون ينكر أن يجلس الطبيب اليهودي أو النصراني لتطبيب المسلمين، ومن لا يرى نصيحتهم كيف يؤمنُ على المهج؟ بل يتركون لا غفم لا يرون نصيحة المسلمين، ومن لا يرى نصيحتهم كيف يؤمنُ على المهج؟ بل يتركون لتطبيب أهل ملتهم (6)، ويبدو أن هذا الأمر الذي أنكره ابن عبدون كان واقعًا مشاهدًا، تتابع عليه حكام المسلمين إلى عصر المرابطين، في الله يكن أمراء المرابطين بدعًا في الاستعانة بالعنصر اليهودي كأطباء خاصين في بلاطهم، فقد سيقهم إلى ذلك حكام المسلمين عمومًا وحكام الأندلس خصوصًا منذ الفتح" (7)، ولعل ذلك لتقدمهم في هذا العلم، فقد كانت مهنة الطب وتحضير العقاقير من المهن التي برعوا فيها (8)، ولم يستنكف العلماء المسلمين في الجملة من الجالستهم ومحادثتهم، كما أخبر أبو محمد بن حزم أنه كان يوما بألمرية قاعدًا في دكان إسماعيل بن يونس الطبيب الإسرائيلي مع جماعة، وسأل مجاهد بنُ الحصين القيسيُ هذا الطبيب عن رجل يونس الطبيب الإسرائيلي مع جماعة، فقال الطبيب: هو رجل عاشق، واستدلّ على ذلك

<sup>(1)</sup> محمد بن الحسن أبو عبد الله المذحجي، له مشاركة قوية في علم الأدب والشعر، وله تقدم في علم الطب والمنطق، وكلام في الحكم ورسائل في ذلك، عاش بعد 400ه بمدة. الحميدي، جذوة المقتبس، ص75.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص75.

<sup>.578</sup>نفسه، ص

<sup>(4)</sup> الخطابي، الطب والأطباء في الأندلس الإسلامية، ج1، ص54.

<sup>54</sup>نفسه، ج1، ص

<sup>(6)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص128.

<sup>.108</sup> عصمت دندش، دراسات أندلسية، ص

<sup>.108</sup>نفسه، ص

ببَهْتٍ مفرطٍ ظاهر على وجهه دون سائر حركاته (1)، فقعود ابن حزم في دكان هذا الطبيب في جماعة وسماعُه لجوابه عن تشخيص حال رجل يدلُّ على أن هذا الأمر كان معتادًا عند بعض العلماء وليس بالأمر المستنكر، ولذا قال ابن حيان: "ولهذا الشيخ أبي محمد مع يهود...مجالس محفوظة وأخبار مكتوبة "(2). وقد يكون هذا الأمر خاصًا بابن حزم لما عُلم عنه من كثرة مناظراته وخوضه في كل علم، بل صرّح بأنه كان يناظر إسماعيل بن المقداد الطبيب اليهودي ويدعوه إلى الإسلام، "وكان يقول \_ أي هذا الطبيب \_ إذا دعوناه إلى الإسلام وحسمنا شكوكه ونقضنا علله: الانتقال في الملل تلاعب" (3).

### ب. طرق العلاج وأجرة الطبيب:

من الطرق التي كانت تستعمل في العلاج الكي، ويستعمل الكي لأمراض عدة منها ألم الركبتين (4)، وتستخدم فيه أدوات مختلفة مثل حديدة مصنوعة خصيصا للكي، أو منجل الحصاد، أو العود (5). وكانوا يستعملون أيضا مختلف الأدوية، وقد أشار صاعد في طبقات الأمم أن ابن وافد \_ السابق الذكر \_ كان له "في الطب منزع لطيف ومذهب نبيل، وذلك أنه كان لا يرى التداوي بالأدوية ما أمكن التداوي قريبا منها، فإذا دعت الضرورة إلى الأدوية فلا يرى التداوي بمركبها ما وصل إلى التداوي بمفردها، فإن اضطر إلى المركب منها لم يُكثر التركيب بل اقتصر على أقل ما يمكنه منه" (6). ومن طرق العلاج أيضا الجراحة؛ وقد كشف أبو القاسم الزهراوي في كتابه التصريف عن جوانب مهمة من معاناته لفن الجراحة (7).

<sup>(1)</sup> ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي، طوق الحمامة وظل الغمامة في اللفة والألاف، تحقيق عبد الحق التركماني، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الثانية، 1434هـ . 2013م ص188.

 $<sup>^{(2)}</sup>$ نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي، الفصل في الملل والآراء والنحل، تحقيق ودراسة سمير قدوري، تونس، بيروت، دار المالكية للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1444هـ/2023م، ج5، ص215.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(4)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ج1، 439

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الخطابي، الطب والأطباء، ج1، ص115.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، ج1، ص117.

وكان الطبيب يأخذ أجرته من المرضى الذين يعالجهم، وقد يأخذ الأجرة مسبقا على أن يقدم الخدمة المطلوبة للمريض لاحقا، كمن يتواعد مع مريض على أن يكويه في وقت يتفقان عليه، ويقدم له المريض أجرة ذلك (1).

#### 2 الهندسة:

لم تتطرق كتب الحسبة والنوازل إلى هذا العلم الذي برع فيه أهل الأندلس رغم أهميته، وما ذلك \_ في نظري \_ إلا لأن هذه المصادر هي وليدة حياة معاشة، ونتاج أسئلة فرضها الواقع، فلم يُشغل الناس شيء يتعلق بالهندسة حتى يسألوا عنه، وإن كانت كتب الحسبة أشارت إلى شيء من ذلك على احتشام فيما يتعلق بقواعد البناء والترميم.

وهذا العصر الزاهر الذي ندرسه لا يمكن أن يخلو من مثل هذا العلم، فإننا نجد في كتب التراجم من اهتم بالهندسة اهتماما عظيما، فهذا عبد الرحمن بن عبد الله بن سيد، أبو زيد الكلبي من علماء القرن الخامس الهجري، كان يلقب بالحاسب لانفراده بذلك، وذلك لأنه لم يكن أحد من أهل زمانه يعدله في علم الهندسة (2).

ومن الأمثلة على براعة المهندسين ما ذكره ابن بدرون المأمون يحيى بن ذي النون صاحب طليطلة بنى بها قصرا تأنق في بنائه، وأنفق فيه مالا كثيرا وصنع فيه بحيرة وبنى في وسطها قبة، وسيق الماء إلى رأس القبة على تدبير أحكمه المهندسون، فكان الماء ينزل على القبة حواليها محيطا بها متصلا بعضه ببعض، فكانت القبة في غلالة من ماء سكب لا يفتر، والمأمون قاعد فيها لا يمسه من الماء شيء، ولو شاء أن يوقد فيها الشمع لفعل (3).

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، 438.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الذهبي، المستملح، ص240.

<sup>(3)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثاني دول الطوائف، ص105.

المبحث الثالث: المؤسسات التعليمية.

### أولًا. المساجد:

تعتبر المساجد من أهم المؤسسات التعليمية من قديم الزمان، وقد كان أئمة الإسلام يعقدون حلق العلم في المساجد، فقد جاء عن مالك رحمه الله أنه كان يتحلق في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا خرج الإمام قطع الفتيا واستقبل الإمام (1)، وقد قيّد ابن سهل جواز عقد حِلَق العلم في المساجد؛ إذا كان في المتحلقين من يوثّق بفهمه وعلمه ودينه، ويُؤمّن عليه التكلم فيما لا يحسنه والفتوى بما لا يعلمه، وأن يكون ذلك في غير أوقات الصلاة لئلا يقع الضرر على المصلين (2)، وللمساجد في تعليم العلوم بالأندلس مكانة مشهورة ومنزلة مذكورة، بل قصر بعضهم التعليم عليها فقال . بعد ذكر مقام أهل الأندلس في العلم .: " ومع هذا فليس لأهل الأندلس مدارس تُعينهم على طلب العلم، بل يقرأون جميع العلوم في المساجد بأجرة " (3).

كما كان بعض الفقهاء يلازمون المسجد لذكر الله وتعليم العلم، فهذا الفقيه المشاور أبو المطرف ابن جُرج (ت 439ه/1047م) كان ملازما للجامع، يقرأ فيه على من تحلق إليه من العامة (4)، وكان الفقيه أبو عبد الله ابن عتاب يجتمع عليه الطلاب في مسجد قرطبة سنة (446ه/1054م)، بالجهة الغربية التي زادها الحاكم في الجامع، وذلك للسماع عليه كما صرح بذلك تلميذه ابن سهل (5)، ومن أشهر من درّس بجامع قرطبة على عهد المرابطين قاضي

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص

 $<sup>^{(2)}</sup>$ نفسه، ج $^{(2)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المقري، نفح الطيب، ص220.

<sup>(4)</sup> عياض، القاضي عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، تحقيق حسن شلبي، عز الدين ضلي، عمر شلبي، ط1، 1435هـ، 2014م، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون، ج4، ص202.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص $^{(5)}$ 

الجماعة أبو الوليد بن رشد (ت520ه/1126م)  $^{(1)}$ ، كما يعد مسجد إشبيلية مركزا للعلم في عهد المرابطين، حيث قعد فيه محمد بن العربي للتدريس ما يقارب أربعين سنة  $^{(2)}$ .

وحتى الظاهرية كان لهم حظ من التدريس في الجوامع، فقد كان للفقيهين أبي محمد ابن حزم وأبي الخيار الشينتريني في الجامع؛ "لكل واحد مجلس يجلس فيه لتفقُّهِ من تحلّق إليهما من العامة من غير رأي مالك"<sup>(3)</sup>، غير أن فقهاء المالكية لم يُرضِهم ذلك لمخالفة المذهب السائد، ومن أجل هذا؛ تُقُدِّم إلى صاحب المدينة بأمر هذين الرجلين بترك التّحلُّق، ومنع العامة من الاستماع إليهما ونحيها عن فتوى أحد منهما، ففعل وعجّل على قوم منهم بالسجن والامتهان، وممادى الرجلان على انقباضهما (4).

والجامع في الحقيقة كان جامعة للعلوم، يغشاه طلاب العلوم على تنوع فنونهم التي يطلبون، وعلومهم التي يبتغون، فكان يُدرَّس في المسجد القراءات والتفسير وعلوم القرآن، والفقه والأصول، والحديث رواية ودراية، وعلوم العربية من نحو وصرف وآداب ونحوها، وغير ذلك من أنواع العلوم، كل طالب يجد بغيته ويلفى طِلبته، ولا سيما في الجوامع الكبار كجامع قرطبة وطليطلة وإشبيلية وغيرها من الحواضر الأندلسية.

وذلك أن العلماء كانوا يتصدرون للإقراء والتعليم في هذه الجوامع، ففي جامع ألمرية نجد أبا عبد الله اللخمي قد تصدر به لإقراء القرآن والعربية والآداب (5).

ولم تقتصر وظيفة العلماء في المساجد على تدريس العلوم المختلفة فحسب، بل كانوا أيضا يغتنمون اجتماع الناس فيها يقوموا بوعظهم وإرشادهم، فكان مثلا لابن أبي الربيع الإلبيري

<sup>(1)</sup> بلغيث، محمد الأمين، الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين، الجزائر، القافلة للنشر والتوزيع، 2014م، الحياة الفكرية، ج1، ص208.

 $<sup>^{(2)}</sup>$ نفسه، ج $^{(2)}$  نفسه، نفسه،

<sup>(3)</sup> المرواني، أبو طالب، عيون الإمامة ونواظر السياسة، تحقيق بشار عواد معروف وصلاح محمد جرار، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1431هـ. 2010م، ص65.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص65.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  الذهبي، المستملح، ص $^{(5)}$ 

الواعظ (1) مجلس بالمسجد الجامع بقرطبة يعظ الناس فيه في غاية الاحتفال، وكان الناس يبكرون إليه ويزد حمون عليه، ونفع الله به المسلمين (2).

وربما أُنشد الشعر الذي يدخل في باب الوعظ أيضا في المسجد، كما ذكر ابن الأبار في تكملته قال: وقرأت بِخَط ابن عياد أنشدنا الفقيه أَبُو بكر بن رزق بِالمِسْجِدِ الجُّامِع بأريولة قَالَ أنشدنا أَبُو الحُجَّاج يُوسُف بن مُحَمَّد بن فرج قَالَ أنشدنا أَبُو بكر عبد الْبَاقِي بن مُحَمَّد قَالَ أنشدنا أَبُو مُحَمَّد الْقَاسِم بن الْفَتْح الْفَقِيه الزَّاهِد الإِمَام هُوَ الْمَعْرُوف بِابْن الريولة لنفْسِه:

عجبا لحبرٍ قد تيقن أنه سيرى اقتراف يَدَيْهِ فِي مِيزَانه ثُمَّ امتطى ظهر المعاصِي جهرة لم يثنه التأنيب عَن عصيانه أنّى عصى وَلكُل جُزْءِ نِعمة من نَفسه وزمانه ومكانه (3)

وقد يجتمع الناس في المسجد لقضايا أخرى غير تعليمية، مثل المسائل المتعلقة بالقضاء والقسامة، كما حصل أن استدعى الوزير أبو الوليد بن جهور الفقهاء المشاورين إلى مسجد ابن عتاب المعروف بمسجد غانم، ونزل الوزير في المسجد مع الناس وأمر بإحضار ابني رجل قد قُتل، وقررت الشورى، وأمر الوزير بالأخذ بجواب ابن عتاب، ونفذ القضاء به، وأقسم ابن المقتول وأم ولده، وأم ولد المقتول في داخل المقصورة بالجامع (4).

### ثانيا ، الكتاتيب:

الكتاتيب جمع الكُتّاب، ويعرف بالمكتب أيضا، ويطلق هذا الاصطلاح على المكان الصغير الذي يتعلم فيه الأطفال القراءة والكتابة ويحفظون فيه القرآن (5)، واشتق هذا الاسم من

<sup>(1)</sup> أحمد بن أيوب بن أبي الربيع الإلبيري الكلاعي، روى عن ابن أبي زمنين، وسمع من ابن بطال البطليوسي وأبي سعيد الجعفري وسلمة بن سعيد الإستجي، رحل إلى المشرق ولقي القابسي والداودي وغيرهما، توفي 432هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص90. 91.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص 90.

<sup>(3)</sup> ابن الأبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي، التكملة لكتاب الصلة، تحقيق: بشار عواد معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2011م، ج4، ص182.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب، بيروت، ج14، ص18. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ص804.

التكتيب وتعليم القراءة والكتابة، ويعتبر الخط من الصنائع الإنسانية، وهو صناعة شريفة، إذ الكتابة من خواص الإنسان التي تميّز بما عن الحيوان (1).

ولقد انتشرت الكتاتيب مع الفتوحات الإسلامية حتى شملت الأمصار المفتوحة في المشرق والمغرب لتعليم القرآن الكريم والقراءة والكتابة ومبادئ الدين واللغة والحساب والخط (2).

والأندلس كعامة البلدان الإسلامية كان بها هذا النوع من المؤسسات التعليمية، وكانت بعض الكتاتيب ملحقة بالجامع في مبنىً مستقل، أو في الجامع نفسه، أو في بيت المؤدب، أو في مبنىً مستقل (3)، وكانت ذات هندسة مميزة عن باقي الأمصار الأخرى كإفريقية والمغرب من حيث الاعتناء بها، وهذا رغم أن تعاليم التربية توصي بعدم تزيين الكتاب بالحرير والصور ونحو ذلك (4). ووجود بعضها في الجامع هو الذي أدى بابن عبدون أن يسجل ملحوظته بعدم اتخاذها فيها، وإن كان ولا بد ففي السقائف، لعدم تحرز الصبيان من النجاسات (5).

ولم يكن التأديب وقفًا على الرجل بل شاركته المرأة في تأديب الصبيان، ويبدو أن تعليم البنات كان منفصلا عن تعليم البنين، ولذا لم يتعرض أحد من مربي هذه الحقبة لمشكلة اختلاط البنين والبنات على الرغم من أن تعليم البنات كان أمرًا شائعا في الأندلس (6).

ومن الأمور التي تدفع بعجلة التعليم إلى الأمام الدعم المالي، ولذا كان المرابطون يخصصون الجزء الكبير من الزكاة لطلاب العلم والعلماء والمؤدبين، فأسدوا بذلك خدمة كبيرة للعلم والحضارة، والكُتاب ـ كمؤسسة أولى تربوية ـ أدى دوره في التربية والتعليم في جميع العصور (7).

(2) الرميح، الحياة الاقتصادية والاجتماعية ووالثقافية، ص500.

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص135.

<sup>(3)</sup> الخولي، عبد البديع عبد العزيز، الفكر التربوي في الأندلس 403هـ ـــــــ 478هـ، دار الفكر العربي، ط2، 1985م، ص58.

<sup>(4)</sup> بلغيث، الحياة الفكرية، ج1، ص201.

<sup>(5)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص71.

<sup>(6)</sup> الخولي، الفكر التربوي في الأندلس، ص58.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  بلغيث، الحياة الفكرية بالأندلس، ج1، ص $^{(7)}$ 

#### ثالثا . المكتبات:

لما كانت المكتبات هي إحدى الروافد العلمية التي تشبع رغبة العلماء بالاستزادة من العلم، وتفتح لهم ما استُغلق من الفهم؛ عني كثير منهم بجمع الكتب، وحتى الأمراء كان منهم من عُرف بحب العلم والقراءة، وكان يبذل الأموال الطائلة في سبيل تكوين مكتبة تجمع دواوين العلم المختلفة.

وقد جاء في المستملح للذهبي أن ابن الموصلي (ت 433هـ/104م) كان جماعا للكتب، حتى اجتمع منها عنده ما لم يجتمع لأحد بعد الحكم الخليفة (1)، وإنما قارنه بالخليفة الحكم بن عبد الرحمن الملقب بالمستنصر؛ لأن المستنصر كان مجبا للكتب جماعة لها، قال ابن الأبار في ترجمته:" والجامع من دواوين العلوم ما لم يجمعه خليفة في الإسلام إلى هذا الزمان" (2)، وهذا ابن الأفطس (ت460هـ/1067م) صاحب بطليوس؛ كان جمَّاعة للكتب ذا خزانة عظيمة (3)، وقيل إنه اختصر خزانته الفائقة في الكتاب الذي ألفه في خمسين مجلدا والمسمى بالمظفري (4)، ولقد كان للمؤتمن بن هود صاحب سرقسطة مكتبة قيمة، وكان يعقد بما مجلسا يحضره العلماء والأدباء، ولقد ذكر ابن بلقين في مذكراته:" لقد أخبري من حضر مجلسه من أعلام عصره أنه كان يربهم ذخائره التي لم تجتمع مثلها عند ملك" (5)، وهذا مجاهد العامري عصره، لمشاركته في علم اللهان، والمنداء وابتداء حاله إلى حين اكتهاله، ولم يشعله عن التزيد عظيم ما مرّ به في الحروب برا وبحرا، حتى صار في المعرفة حين اكتهاله، ولم يشعله الفهم والعلم، فأته جلّة العلماء وأنسوا بمكانه، وخيموا في ظل سلطانه، نسيج وحده، وجمع من دفاتر العلوم خزائن جمة، وكانت دولته أكثر الدول خاصة، وأسراها سلطانه، نسيج وحده، وجمع من دفاتر العلوم خزائن جمة، وكانت دولته أكثر الدول خاصة، وأسراها سلطانه، لانتحالهم الفهم والعلم، فأته جلّة العلماء وأنساء وأنساء بكانه، وخيموا في ظل سلطانه،

<sup>(1)</sup> الذهبي، المستملح، ص21.

<sup>.425 . 424</sup> و ابن الأبار، التكملة لكتاب الصلة، ج1، ص424 .

<sup>(3)</sup> الذهبي، المستملح، ص24.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن عذاري، البيان المغرب، ج2، ص468.

<sup>(5)</sup> مقبل، رضا سعيد، تاريخ المكتبات في الأندلس، القاهرة، الهيئة المصرية العامة، 2009م، ص28.

واجتمع عنده من طبقات علماء قرطبة وغيرها جملة وافرة، وجلة ظاهرة" (1)، ويؤكد هذ الخبر الذي ذكره ابن بسام من اجتماع العلماء عند مجاهد ما ذكره ابن الخطيب من أعيان العصر وعلماء المصر الذين كانوا يلتفون حوله، ومن أبرزهم أبو عمرو بن سعيد الداني صاحب القراءات، وأبو عمر بن عبد البر، وابن معمر اللغوي، وابن سيده صاحب كتاب المحكم وغيرهم (2).

وإذا ذكرنا المكتبات الملوكية فلا بد من التعريج على مكتبة ملوك بني عباد، إذ كانت من أشهر المكتبات الملوكية، ويغلب على ظن بعض الباحثين أنحا كانت بأحد قصور إشبيلية وهو قصر المبارك (3)، وقد بذل المعتضد بن عباد الكثير لتزويد تلك المكتبة بالكتب والصحائف وأكثر من المطالعة بحا، ولا شك من محافظة ابنه المعتمد من بعده على هذا التراث العزيز، ولا سيما والمعتمد كان يُشبّه بحارون الواثق من ملوك بني العباس ذكاء نفس وغزارة أدب، وكان شعره وكأنه الحلل المنشرة (4)، ويظهر جليا أن المراكشي كان معجبا جدا بشخصية المعتمد بن عباد، إذ كان يصفه بأوصاف قل نظيرها، وقد ذكر جملة من شيمه وخصاله ثم قال: " وفي الجملة لا أعلم خصلة تُحمد في رجل إلا وقد وهبه الله منها أوفر قسم، وضرب له فيها بأوفى سَهم، وإذا عُدّت حسناتُ الأندلس من لدن فتحها إلى هذا الوقت؛ فالمعتمد هذا أحدها بل أكبرها" (5)، وكان للمعتمد قبة يكتب فيها ويطالع (6)، والغالب على الظن أنحا كانت بما مكتبته الخاصة، إذ هي المكان المعتاد الذي يبقى فيها أهل العلم والأدب يقرأون ويكتبون.

وعلى هذا النهج مضى أولاد المعتمد، فكان شرف الدولة بن المعتمد من هواة الكتب المشهورين في إشبيلية فهو من أحسن الناس سمتا وأكثرهم صمتا تُخجله اللفظة وتجرحه اللحظة، حريص على طلب الكثير من الكتب النادرة ومنها نسخة من كتاب الرايات لمؤلفه محمد بن

<sup>(1)</sup> عنان، دولة الإسلام في الأندلس العصر الثاني دول الطوائف، ص198.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه ص

<sup>(3)</sup> مقبل، تاريخ المكتبات في الأندلس، ص29.

<sup>(4)</sup> المراكشي، المعجب، ص158.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص161.

موسى الرازي <sup>(1)</sup> المتوفى سنة (273هـ/887م)، يذكر فيه رايات المسلمين الداخلين بالأندلس" (2)

وممن اهتم بجمع الكتب أبو علي المنصور بن محمد بن الحاج داود بن عمر الصنهاجي اللمتوني (ت547 أو 550ه/1155 أو 1152ه)، الذي كان من رؤساء لمتونة وأمرائهم، وقد نافس العلماء في الدواوين العتيقة والأصول النفيسة، وجمع من ذلك ما لم يجمعه أحدٌ من أهل زمانه، وكان واليا ببلنسية ليحيى بن علي بن غانية أيام كونه بما نحو أحد عشر عامًا، وهو فخر لصنهاجة ليس لهم مثله ممن دخل الأندلس (3)، وكان محمد بن أحمد بن عون (4) معتنيا بالعلم مشهورًا بالمعرفة والفهم كثير الكُتب جامعًا لها باحثًا عنها" (5).

في حين نرى أن البعض كان يذم جمع الكتب ولا يرى أخذ العلم إلا مشافهة للشيوخ، مما جعل ابن حزم يعتب عليهم ويبين الفائدة العظيمة للكتب، بحثِّ طالب العلم على " التعب فيه وإنفاق المال عليه والاستكثار من الكتب، فلن يخلو كتاب من فائدة، وزيادة علم يجدها فيه إذا احتاج إليه، ولا سبيل إلى حفظ المرء لجميع علمه الذي يختص به، فإذ لا سبيل إلى ذلك؛ فالكتب نعم الخازنة له، ولولا الكتب لضاعت العلوم ولم توجد، وهذا خطأ ممن ذم الإكثار منها، ولو أُخذ برأيه لتلفت العلوم، ولجاذبهم الجهال فيها وادّعوا ما شاؤوا، فلولا شهادة الكتب لاستوت دعوى العالم والجاهل" (6).

<sup>(1)</sup> محمد بن موسى بن بشير بن جناد بن لقيط الكناني الرازي، مؤرخ من أهل الري، كان يفد من المشرق على ملوك (كذا، والصواب أمراء) بني مروان بالأندلس تاجرا وكان متفننا في العلوم، له كتاب الرايات، ذكر فيه دخول موسى بن نصير وكم راية دخلت معه من قريش والعرب، فعدها نيفًا وعشرين راية. توفي سنة (273هـ/886م) في عودته من الوفادة على الأمير المنذر بن محمد بألبيرة. الزركلي، الأعلام، بيروت، دار العلم للملايين، 1995، ط11، ج7، ص117.

 $<sup>^{(2)}</sup>$ مقبل، تاريخ المكتبات في الأندلس، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن الأبار، المعجم في أصحاب القاضي الصفدي، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الثانية، 2008م، ص201 ـ 202. يخلف، حاج عبد القادر، الإسهام الفكري للبربر في الأندلس من العهد العامري إلى نماية الوجود المرابطي، دمشق، نور حوران للدراسات والنشر والتراث، ط1، 2023م، ص172.

<sup>(4)</sup> محمد بن أحمد بن عون المعافري، من أهل قرطبة، يكني أبا عبد الله، روى عن أبي محمد بن عتاب، وأجاز له ابن عبد البر، توفي سنة 515هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص206.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج2، ص

<sup>(6)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص77.

### رابعا . بيوت العلماء:

ولم يكن تدريس العلم مقصورًا على المساجد، وإن كان أكثر التدريس يقع بها، فقد كان لبيوت العلماء نصيب من هذا الشرف، من ذلك ما ذكره القاضي عياض رحمه الله عند ذكر شيخه النفزي (1)؛ قال: قرأتُ عليه في منزله بقرطبة الكتاب الكامل لأبي العباس المبرد<sup>(2)</sup>، ولقد سمع أبو داود سليمان بن نجاح المقرئ بمنزله بدانية من أبي علي " رياضة المتعلمين" لأبي نعيم في سنة (491هم/ 1098م) (3)، وبقي الأمر على هذه الطريقة حتى بعد عصر الدراسة، ومن ذلك ما ذكره ابن الأبار في تكملته في ترجمة شيخه ابن زُلّال (4)؛ قال: " اختلفتُ إليه وسمعتُ منه بداره بعد أبي رحمه الله جملةً من روايته" (5).

# المبحث الرابع: حياة العلماء ودورهم في المجتمع الأندلسي خلال عصري الطوائف والمرابطين.

يعد العلماء أهم شريحة في أي مجتمع بشري، فهم بوصلة المجتمعات، وعليهم تقوم الحضارات، وسأحاول تسليط الضوء على هذه الطبقة المهمة من المجتمع في الأندلس، من حيث الحركة العلمية، وأنواع النشاطات التي يزاولونها في العملية التعليمية والإفتاء وما إلى ذلك، وكيف كانت العلاقات بين العلماء الذين يجمعهم مجتمع واحد؟ وما دورهم في الحياة الدينية والسياسية؟ وسأحاول أيضا التحدث عن حياتهم الطبيعية من حيث السكن والوظائف والمشاكل التي تعرِض لهم.

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله محمد بن سليمان النفزي المعروف بابن أخت غانم، من شيوخ الأدب والنحو والرواية، كان أكثر أخذه عن خاله أبي محمد غانم الأديب، من شيوخه أبو العباس الدلائي، أبو المطرف الشعبي المالقي. عياض، الغنية، ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عياض، الغنية، ص133.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن الأبار، المعجم، ص315.

<sup>(4)</sup> هو الحسين بن يوسف بن أحمد بن يوسف بن فتوح الأنصاري الضرير من أهل بلنسية، يكنى أبا علي ويُعرف بابن زُلّال، سمع من ابن النعمة وابن سعادة وابن حبيش، وتصدّر للإقراء، وكان حسن الإلقاء والأداء معروفا بالتحقيق والتجويد، توفي سنة 613هـ. ابن الأبار، التكملة لكتاب الصلة، ج1، ص420.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ج1، ص421.

### أولاً . النشاط العلمي:

#### 1. التأليف:

مما يدل على النشاط العلمي في أي عصر أو مصر؛ كثرة تآليف علمائه وما خلفوه من نتائج أفكارهم وثمرات قرائحهم، ولا يختلف اثنان أن عصر الطوائف والمرابطين كان من أزهى العصور الأندلسية من حيث حركة التأليف، وذلك في مختلف الميادين العلمية كالقراءات والتفسير وعلوم القرآن والحديث والفقه والعربية، وفي العلوم الأخرى كالطب والجغرافيا وغيرها (1)، أما عن كتب تراجم العلماء وتواريخهم فهي بحر زاخر (2)، ولو شاء الباحث أن يستقرئ ما خلفه علماء هذا العصر من تراث؛ لخرج من ذلك بمعجم يكون في مجلدات لأسماء المؤلفات فقط.

ولأن التزامنا بتحديد نوع المصادر في البحث يقيدنا بعدم الخروج عنها إلا ما لابد منه؛ ونحن مستيقنون أن الاقتصار على هذا النوع من المصادر لا يعطينا رصدا حقيقيا لحركة التأليف في هذا العصر الزاهر، بل لا يُعرِب لنا عن عشر معشار ما أُلِّف في هذه الحقبة، فإننا سنذكر لمحة عن التراث الذي خلفه علماء الأندلس في هذا العصر من غير وكس ولا شطط.

ومن الجدير بالذكر أن مما أسهم في نشاط حركة التأليف بالأندلس تشجيع الحكام ومن الجدير بالذكر أن مما أسهم في نشاط حركة التأليف بالسم الحكام، بل قد تفرغ ودعمهم المادي والأدبي للمؤلفين، مما حدا بالمؤلفين تصنيف مؤلفاتهم باسم الحكام، بل قد تفرغ بعض العلماء للتأليف بناء على أوامر وتوجيهات من الخليفة أو الأمير، ولا سيما في عهد الخليفة الحكم المستنصر الأموي (350هـ 366هـ /961م. 977م).

ولكن لم يكن هذا الداعي الوحيد للتأليف، بل هو واحد منها فحسب، وإلا فالدواعي كثيرة، منها خدمة الإسلام وتلبية حاجة القراء وابتغاء الأجر عند الله، وليكون التأليف من العلم الذي ينتفع به صاحبه بعد موته، فهذا الإمام النوازلي أبو القاسم ابن ورد يُعرِب لنا في نوازله عن انكبابه على التأليف قائلا:" فإن السؤالات المضمنة بطن هذا الكتاب وردت على من جزيرة

<sup>(1)</sup> الذهبي، المستملح، ص29.

<sup>(2)</sup> الطناحي، مقالات العلامة محمود محمد الطناحي صفحات في التراث والتراجم واللغة والأدب، بيروت، دار البشائر الإسلامية، 1403هـ. 1983م، ج1، ص297.

<sup>(3)</sup> مقبل، تاريخ المكتبات في الأندلس، ص93.

ميورقة جبرها الله، من قِبَل بعض أهل العلم المتهمِّمين بنوازله، الراغبين في فوائده \_ وفّرهم الله \_ ، فتوقّفتُ عنها زمانًا، إذ لم تحضر لي فيها نية، ولا وجدتُ لها إمكانًا، لما أنا بسبيله من الانكباب على تواليف، أعان الله عليها، ونفع بها بمنّه وفضله"(1).

فهذا النص لابن ورد يكشف لنا صاحبه فيه عن مثال حيِّ لاشتغال علماء ذلك العصر بالتأليف، بل بانكبابهم عليه، هذا وهو القاضي الذي يشغله القضاء ومشكلات الناس، فكيف بمن تفرغ للتأليف ولم يشغله شاغل؟

ومن العلماء من ترك بطاقات فيها معلومات، جُمعت بعده في كتاب، كما حدث مع القاضي عياض وولده، فقد ذكر محمد بن عياض في مقدمة مذاهب الحكام في نوازل الأحكام؛ أنه ألفى بعد موت أبيه بطاقات فيها سؤالات متعلقة بنوازل وجوابات والده عليها، وجوابات غيره من العلماء عن أسئلة سئل هو عنها، فنقلها من خطه وألف شملها، وقرن بكل نازلة شكلها، وربما زاد عليها بعض أجوبة القرويين والأندلسيين وغيرهم، وجعل كتابه هذا ديوان فقه، أسماه: مذاهب الحكام في نوازل الأحكام ألى نوازل الأحكام ألى نوازل الأحكام ألى في نوازل الأحكام ألى أسماه:

ويكشف لنا ابن سهل عن مبدأ تأليفه لديوان الأحكام الكبرى، وذلك أنه لما كان يشتغل في القضاء، جرت على يديه نوازل، استطلع فيها رأي العلماء، مشافهة ومكاتبة، وقيدها عنده ليتذكرها متى احتاج، ويستشهد بها متى احتجّ، فلما مرّ عليها زمن قال: "ثم إين رأيت الآن ضم تلك النوازل إلى نظام، وجمع تلك المسائل إلى ترسيم والتئام، وجمع أشكالها بعضها إلى بعض، لتكون فائدتها أمكن وأيسر، ومنفعتها أقرب وأكثر...فضممت إلى ذلك من شكله وجمعت معه من فرعه وأصله، ما يكمل به المعنى، وتكون الفائدة منه أقوى...قد ضمنته فوائد لا توجد إلا فيه، ومعاني لا غنى لمستبصر فيه "(3)، وقد ذكر أنه جمع هذا الكتاب في ظل نشاط قليل وحس عليل؛ لما أظلهم مما يشيب منه الوليد، من فتن تترى ومحن تتوالى (4).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، الرباط، طوب بريس، الطبعة الأولى، 2008م، ص67 \_ 68. الأجوبة، دراسة وتحقيق: محمد بوخبزة وبدر العمراني، الرباط، ط1، 1430هـ 2009م، ص73.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  عياض، مذاهب الحكام، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص25. 25.

<sup>.24</sup>نفسه، ج $^{(4)}$  نفسه،

وهذا يعطينا صورة لحرص العلماء على نفع الناس حتى في أيام الفتن واحتدام المحن، فيبذلون ما لديهم من علم تدريسا وتأليفا بحسب القدرة والإمكان، وليبقى ذلك ذخرا لهم بعد مماتهم وانقضاء آجالهم، لأنه من العلم الذي يُنتفع به، ويبقى زادا لصاحبه.

ومن المكثرين في مجال التأليف لهذا العصر الإمام أبو محمد بن حزم الذي كان أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم معرفة مع توسعه في علوم اللسان، على رأي أبي القاسم صاعد بن أحمد (1)، وقد ذكر ابنه أبو الفضل أنه اجتمع عنده بخط أبيه نحو 400 مجلد تشتمل على قريب من 80 ألف ورقة من تأليفه (2). وهذا القدر العالي من الإنتاج يعد نادرا في تاريخ الإسلام عامة، وليس في تاريخ الأندلس خاصة.

ومن المكثرين أيضا الإمام أبو عمر يوسف بن عبد البر حافظ المغرب (ت463هـ/ 1071م)، إذ ألف في مجالات متعددة، من الحديث والفقه والأنساب والقراءات وغيرها، ولقد ذكره معاصره ابن حزم معجبا بتأليفه الموسوم بالتمهيد، فقال: " وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثلَه أصلًا فكيف أحسن منه " (3). وعلى كل فالتأليف قد عرف نشاطا بارزا في هذا العصر، وحسبنا ما ذكرنا من باب التمثيل لا الحصر.

ولشعور بعضهم بالأمانة، واتصافهم بالتجرد للعلم ونشره، وصدقهم في ذلك؛ كان بعض العلماء يعهد إلى تلاميذه أن يستدركوا على تآليفهم ما يجدونه من نقص بعد وفاتهم، لأن الكمال عزيز، والنقص من صفات البشر، فمع بذل قصارى جهدهم في الإتقان؛ إلا أن شعورهم بالمسؤولية العلمية يدفعهم لمثل هذا الصنيع، كما ذكر السهيلي في الروض الأنف بسنده عن أبي على الغساني، أن أبا عمر بن عبد البر قال له:" أمانة الله في عنقك؛ متى عثرت على اسم من أسماء الصحابة لم أذكره؛ إلا ألحقتَه في كتابي، يعني "الاستيعاب" (4)، وكان بعض العلماء يعرض

<sup>(1)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج2، 31.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، 31

<sup>.</sup> 179 ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج2، ص179 ابن حزم،

<sup>(4)</sup> الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، سير أعلام النبلاء، أشرف على تحقيقه: شعيب الأرناؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الحادية عشرة، 1422هـ - 2001 ج 19، ص 149. 150.

تأليفه على غيره ليرى رأيه فيه، كما كان مكي بن أبي طالب يصنع مع ابن سراج (1)، فقد "كان يعرض عليه بعض تواليفه، ويأخذ رأيه فيها (2).

#### 2 التدريس:

كان هذا العصر الذي ندرسه بالأندلس عامرا بالعلماء والشيوخ، ظاهر النشاط العلمي، وكان الطلاب يحرصون حرصا شديدا على لقاء الشيوخ والاستكثار منهم والتنافس في ذلك، وذلك لاستحكام العلوم وترسيخ الملكة العلمية فـ"إن حصول الملكات عن المباشرة والتلقين أشد استحكاما وأقوى رسوخا، فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها"(3).

وقد كان للعقلاء من الآباء عناية بتعليم أبنائهم العلم، لمعرفتهم بشرفه ومنزلة حامله، فكانوا يحرصون على ذلك كل الحرص لنيل ذلك الشرف وتحصيل تلك المنزلة، ولهذا كان بعضهم يسافر بابنه إلى حيث يوجد العلماء للتأدب بآدابهم والنهل من علمهم، فهذا أبو الحسن ابن النّعمة انتقل به أبوه إلى بلنسية سنة (506ه/1112م)، فقرأ بما القرآن على أبي عمران موسى بن خميس الضرير، وأبي عبد الله بن باسُّه، وأخذ العربية عن أبي محمد البطليوسي واختص به (4).

ومن الأبناء من شارك أباه في الأخذ عن الشيوخ، كما صنع ابن حنين الذي سمع "الموطأ" من أبي عبد الله بن الطّلاع بقراءة أبيه أحمد (5).

ولما كانت الإجازة عن الشيوخ شرفا يحرص عليه أهل العلم، كان بعض الآباء يحرص على الاستجازة لأولاده ولو كانوا صغارا، فهذا أبو الحسن الشقوري (6) ولد سنة (536هـ/1141م)،

<sup>(1)</sup> أبو مروان عبد الملك بن قاضي الجماعة سراج بن عبد الله بن محمد بن سراج الأموي، حجة العرب، إمام العربية غير مدافع، ت459ه. ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص459. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 19، ص459.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ج 19، ص 133.

<sup>(3)</sup> ابن خلدون، العبر، عن الأحكام للشعبي، ص48.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الذهبي، المستملح، ص311.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص313.

<sup>(6)</sup> على بن أحمد بن على بن عيسى الغافقي القرطبي، أبو الحسن الشقوري، سمع من أبيه وأخذ عنه القراءات، ومن ابن عمه أبي الحسن محمد بن عبد العزيز بن علي، رحل الناس إليه لعلو سنده، وكان ثقة صالحا، وكُفَّ بأخرة، ت 616هـ. نفسه، ص 325.

وأجاز له سنة (539هـ/1144م) ثلاثة من أئمة الشأن، وهم أبو بكر بن العربي، والقاضي عياض، وأبو محمد بن عطية (1)، وكلهم توفي بعد الإجازة بسنة أو سنتين، أي أنه أجيز وهو ابن ثلاث سنين، ولهذا رحل الناس إليه في كبره لعلو سنده، ولا شك أن هذا بسبب صنيع أبيه العالم الذي سمع منه بعد وأخذ عنه القراءات.

وهذا يذكرنا بعناية العالم الجليل عبد الله بن العربي بابنه أبي بكر محمد بن العربي، إذ يقول: وكان من حسن قضاء الله أبي كنت في عنفوان الشباب وريَّان الحداثة، وعند ريعان النشأة، رتب لي أبي رحمه الله معلما لكتاب الله حتى حذقتُ القرآن في العام التاسع، ثم قرنَ بي ثلاثة من المعلمين، أحدهم لضبط القرآن بأحرفه السبعة التي جمعها الله فيه...والثاني لعلم العربية والثالث للتدريب في الخسبان...إلخ (2).

ولقد تنوعت طرق التدريس بالأندلس تنوعا يدل على الحركة العلمية الدؤوب، ولا شك أن لكل مصر من الأمصار طريقة خاصة يسلكونها في التعليم، قد تتشابه مع غيرهم وقد تتلاقى معهم في أشياء، وقد وصف لنا ابن خلدون طريقة أهل الأندلس في التدريس فقال:" وأما أهل الأندلس، فمذهبهم تعليم القراءة والكتاب من حيث هو، وهذا هو الذي يراعونه في التعليم؛ إلا أنه لما كان القرآن أصل ذلك وأُسته، ومنبع الدين والعلوم، جعلوه أصلا في التعليم، فلا يقتصرون لذلك عليه فقط، بل يخلطون في تعليمهم للولدان رواية الشعر في الغالب، والترسيل، وأخذهم بقوانين العربية وحفظها، وتجويد الخط والكتاب، ولا تختص عنايتهم في التعليم بالقرآن دون هذه، بل عنايتهم بالخط أكثر من جميعها، إلى أن يخرج الولد من عمر البلوغ إلى الشيبيبة وقد شدا بعض الشيء في العربية والشعر والبصر بمما، وبرّز في الخط والكتاب...إخ"(3). ثم يعطينا بعد ذلك ثمرة هذه الطريقة المنتهجة في التدريس عندهم قائلا:" وأما أهل الأندلس فأفادهم التفنن في التعليم وكثرة رواية الشعر والترسيل ومدارسة العربية من أول العمر؛ حصول ملكة صاروا بما أعرق في اللسان العربي، وقصّروا في سائر العلوم لبعدهم عن مدارسة القرآن والحديث، الذي هو أصل

<sup>(1)</sup> الذهبي، المستملح، ص325.

<sup>(2)</sup> ابن العربي، قانون التأويل، ص70.

<sup>(3)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص457.

العلوم وأساسها، فكانوا لذلك أهل خطِّ وأدب بارع أو مقصر، على حسب ما يكون التعليم الثاني من بعد تعليم الصبا"(1).

ولا أدري ما سبب وصف ابن خلدون لأهل الأندلس بالتقصير في سائر العلوم وتعليله ذلك ببعدهم عن مدارسة القرآن والحديث الذي هو أصل العلوم وأساسها.

فإن كان يصف بذلك آخر عصور الأندلس التي شاهدها فهذا يحتاج إلى بحث وتحقق، أما إن كان يتحدث عن القرون الأولى إلى القرنين الخامس والسادس؛ فليس الأمر كما وصف، بل كان هذا العصر من أزهى العصور في الأمة الإسلامية إن لم يكن أزهاها، ألم يكن هذا عصر أبي عمرو الداني ومكي بن أبي طالب القيسي وأبي داود وأضرابهم من أهل القرآن والقراءات، وأبي عمر يوسف بن عبد البر من كبار المحدثين، وابن حزم من العلماء الموسوعيين، وأبي بكر بن العربي وأبي محمد بن عطية من المفسرين، وأثبات من ذكرتُ وممن لم أذكر عامرة بالنشاط العلمي ولا سيما في القرآن والحديث.

### 3 الأجوبة عن أسئلة الطلاب:

فمن الأمور المهمة التي تعكس النشاط العلمي وتوضح شكلا من أشكال التدريس هي أجوبة العلماء عن مسائل طلابهم ومستفتيهم المتنوعة، ولو ذهبنا نستقصي تلك المسائل لأوردنا جميع مسائل كتب النوازل التي تُعد بالآلاف، ولكن ليس هذا مقصدنا في هذه النقطة من البحث، وإنما نريد أن نسلط الضوء على أنواع المسائل التي كان يلقيها الطلاب على مشايخهم، هما يعطينا صورة عن نمط التفكير في هذا العصر، وعن موسوعية العلماء الذين كانوا يملكون مقدرة على الجواب عن هذه السؤالات المتنوعة، وقد كانت عناية الطلاب منصبة على ما يُشكِل عليهم من أمور الدين، في الاعتقاد والحديث والفقه وغير ذلك من فنون العلم.

97

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص 459.

ومن ذلك تنوع أسئلتهم عن أحاديث مختلفة، يسئلون عن ثبوتها أو معناها، من ذلك سئوالهم عن حديث: " من قال عليّ ما لم أقل فأنا قلته، قلته أو لم أقله" (1) (2). وعن معنى حديث المأثم والمغرم اللذين استعاذ منهما النبي صلى الله عليه وسلم (3)، وحديث: " ويل للعرب من شر قد اقترب (4)، وحديث: " آفة العلم السّفه "(5) وقول ابن ورد فيه: " فليس هو إلا آفة الحلم السفه وآفة العلم النسيان (6)، وحديث: " ليس منا من رمانا بالليل (7) وجواب ابن ورد .

<sup>(1)</sup> لم أقف عليه، وأخرج ابن عساكر في تاريخه ج38، ص206 من حديث أبي هريرة بلفظ: "من حدّث عني حديثا هو لله عز وجل رضًا فأنا قلته وإن لم أكن قلته" ورواه ابن حزم في الإحكام ج2، ص207 بلفظ: "ما بلغكم عني من قول حسن لم أقله فأنا قلته". انظر: ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد بوخبزة وبدر العمراني، ص93. وهذا الحديث لا يصح لفظا ولا معنى كما قال ابن ورد، ولا سيما وهو متعارض مع الحديث المتواتر: "من كذب عليّ متعمدا فليتبوأ مقعده من النار". انظر: ابن ورد، المصدر نفسه، ص94، الألباني، صحيح الجامع الصغير وزيادته، بيروت، المكتب الإسلامي، ط3، 1408هـ . 1188م، ج2، ص1111.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد بوخبزة وبدر العمراني، ص93.

<sup>(3)</sup> عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو في الصلاة: اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر، وأعوذ بك من فتنة المحيا والممات، اللهم إني أعوذ بك من المأثم والمغرم، فقال له قائل: ما أكثر ما تستعيذ من المغرم. فقال: إن الرجل إذا غرم حدث فكذب ووعد فأخلف". أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، رقم ققال: إن الرجل إذا غرم حدث فكذب ومواضع الصلاة، باب ما يستعاذ منه في الصلاة، رقم 588. ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق بوخبزة والعمراني، ص98.

<sup>(4)</sup> البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قصة ياجوج وماجوج، رقم 3168، ومسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب اقتراب الفتن وفتح ردم ياجوج وماجوج، رقم 2880، من حديث زينب بنت جحش رضي الله عنها. انظر: ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد بوخبزة وبدر العمراني، ص99.

<sup>(5)</sup> قطعة من حديث طويل عن علي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم وفيه:" وآفة العلم النسيان وآفة الحلم السفه"، أخرجه القضاعي، مسند الشهاب، تحقيق حمدي عبد الجيد السلفي، دمشق، دار الرسالة العالمية، ط3، 1431ه. 2010م، حديث 74، ج1، ص78، وقال محققه: موضوع.

<sup>(6)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص103.

<sup>(7)</sup> حديث " من رمانا بالليل فليس منا"، أخرجه أحمد (321/2) والبخاري في الأدب المفرد (1279) وابن حبان (1857)، وصححه الألباني، انظر: الألباني، محمد ناصر الدين، سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، الرياض، مكتبة المعارف، 1415هـ ـ 1995م، ج5، ص446.

مصوبا \_\_: " فالرواية بالنبل لا بالليل" (1)، وحديث: " من بذر حرّمه الله" (2) (3)، وحديث" أكثر شهداء أمتي أصحاب الفرس"، والصواب فيه "أصحاب الفُرش" (4) جمع فراش (5)، وحديث: " أحلت لي ساعة من نمار (6) يعني مكة، وأي ساعة هي فأفاد ابن ورد أن هذا لا يستفاد منه إلا التاريخ وليس علما فيستفاد من تعيين تلك الساعة استباحة أخرى لمكة (7)، وحديث" لا تمسح يدك بثوب من لا تكسوه (8)(9)، وحديث: " من أصاب مالا من نماوش أذهبه الله في نمابر (10)، أجاب عن معناه ابن ورد ثم ذكر توجيها نفيسا لطلاب العلم قائلا: " وينبغي لطالب العلم، بل يجب عليه أن يمسك عن الكلام في هذه الألفاظ التي لا مجال للنظر فيها إلا من بعد التحقيق والتيقن لها، لأنما كأسماء الناس التي لا مجال فيها للنظر والقياس، فالزلات فيها قبيحة بل فضيحة، بخلاف النظريات التي مخطئها معذور، ومصيبها مشكور، وكلاهما مأجور، فميّز مقادير الأمهر (11).

<sup>(2)</sup> لم أقف عليه بمذا اللفظ، وروى البزار عن طلحة مرفوعا:" من اقتصد أغناه الله، ومن بذّر أفقره الله، ومن تواضع رفعه الله، ومن تجبّر قصمه الله"، قال الألباني، ضعيف. انظر: الألباني، ضعيف الجامع الصغير، بيروت، المكتب الإسلامي، ط3، 1410هـ/1999م، (5465).

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 104.

<sup>(4)</sup> رواه أحمد في المسند، رقم 3772، عن ابن مسعود، وهو ضعيف. انظر: الألباني، ضعيف الجامع، رقم 404.

<sup>(5)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد بوخبزة وبدر العمراني، ص104

<sup>(6)</sup> البخاري، كتاب الديات، باب من قُتل له قتيل فهو بخير النظرين، (6880)، ومسلم، كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها إلا لمنشد على الدّوام، (1355) عن أبي هريرة.

<sup>(7)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص142.

<sup>(8)</sup> رواه ابن حبان، والطبراني في المعجم الكبير، عن أبي بكرة، وهو ضعيف جدا، انظر: الألباني، ضعيف الجامع الصغير، رقم6289.

<sup>(9)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص143.

<sup>(10)</sup> رواه القضاعي، مسند الشهاب، حديث 441، ج1، ص271. قال الألباني: لا يصح. انظر: الألباني، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ط2، 1420هـ \_\_ 2000م، حديث 41، ج1، ص115.

<sup>(11)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص145.

وربما تباحث الطلاب مناهج المؤلفين في كتبهم وطريقة تأليفها، كما كان الأمر في سؤال عن "رسوم العتبية التي لا تجانس الأصول المقترنة بها، هل كانت مجالس أو أوقات؟ فقد أشار إلى ذلك بعض الطلبة فأردت الصحيح من ذلك"(1).

ومن أهم المسائل الفقهية تلك المتعلقة بالصلاة عمود الدين، فنجد من يسأل عن بعض أحكامها المتعلقة بها، كالسؤال عن صفة التنحنح والنبر المكروهين في الصلاة والقراءة (2). والسؤال عن أهل قرية صغيرة بينها وبين القرية الكبيرة نصف ميل، هل يلزمهم أداء صلاة الفرائض معهم، وأجيبوا بأنهم لا يلزمهم ذلك، وعليهم أن يبنوا مسجدا يصلون فيه الصلوات الخمس، أما الجمعة فيقيمها أهل القريتين في أقدم مسجديهما (3).

وهذا يعكس عدم تكثير المساجد الجوامع التي تقام فيها الجمعة في المجتمع الأندلسي، مشيًا على مذهب مالك الذي صار هو المذهب الرسمي في البلد.

ويسألون أيضا عن توقيت شرع العيدين والاستسقاء والوتر، هل كان ذلك بمكة، أو بالمدينة بعد الهجرة؟ (4).

ويسألون أيضا عن السيرة وأخبار الصحابة رضي الله عنهم وما يتعلق بذلك، كما في جاء في سؤالهم عن سيف علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وعن مصدره: أهو من الجنة؟ أم كان لأبي بن خلف (5)؟

ومن مسائل الاعتقاد؛ ســؤالهم عن الحفظة، هل هما اثنان لا يزولان أو أربعة أملاك يتعاقبون الليل والنهار؟ (6)

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف ص98.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص<sup>(2)</sup>

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 114. 115.

<sup>.116</sup>نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ص135.

#### 4 التأديب:

التأديب هو تعليم الصبيان حُسن الألفاظ في القراءة، وحسن الخط، والهجاء، ويؤمر من كان كبيرا بالصلاة ويكتب له التشهد وما يقول في الصلاة (1)، ويرى ابن حزم أن يكون ابتداء تأديب الصبيان ودفعهم إلى مؤدب في نحو الخمس سنين، فيعلمهم الخط و تأليف الكلمات من الحروف، وأن الحدّ الذي لا ينبغي أن يقتصر المعلّم على أقلّ منه أن يكون الخط قائم الحروف، بيّنًا صحيح التأليف الذي هو الهجاء، لئلا يُقرأ بتعب شديد، وأما التزيّدُ في حسن الخط فليس هو فضيلة بل لعله داعيةٌ إلى التعلق بالسلطان، أي أنه يفضي إلى الكتابة للسلطان وتسويد القراطيس بتواقيع بعيدة عن الحق مشحونة بالكذب والباطل (2)، ومعلوم تمرُّب العلماء من خدمة السلطان كيلا يجرّهم ذلك إلى الظلم والوقوع في المحاذير، " وإن ابتُلي بصحبة سلطان فقد ابتُلي بعظيم البلايا" (3).

وحدُّ تعلم القراءة عند ابن حزم أن يمهر في القراءة لكلّ كتاب بلغة قومه، ويحفظ مع ذلك القرآن، فيجمع بحفظه: التدرب على القراءة وتمرين اللسان على تلاوته، إلى جانب ما يحصل له من التأدب بوصايا القرآن الكريمة (4).

ولدينا تجربة حية في التأديب لعالم من علماء الأندلس، وهو أبو بكر بن العربي (ت543ه/1148م)، والذي يخبرنا عن نفسه وكيف رتب له أبوه معلما لكتاب الله، فلمّا حذق القرآن وهو في التاسعة من عمره، قرَنَ به والده ثلاثة من المعلمين؛ أحدهم لضبط القرآن بأحرفه السبعة، والثاني لعلم العربية، والثالث للتدريب في الحُسبان (5).

وهذا يدلنا على عناية الآباء بتعليم أبنائهم وتأديبهم في سن مبكرة، ولا سيما إذا كان الأب عالما، يعرف قيمة العلم، ووالد أبي بكر من علماء إشبيلية في وقته.

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص72.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> نفسه، ج4، ص76.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج4، ص66.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن العربي، قانون التأويل، ص $^{(5)}$ 

وقد عني علماء الأندلس بشان تأديب الصبيان وأولوه عنايتهم، بحيث رسموا له قوانين ينبغي أن يلتزمها المؤدبون، منها ما يتعلق بأماكن التأديب، ومنها ما يتعلق بالصبيان وطرق تأديبهم، ومنها ما يتعلق بالمؤدّبين أنفسهم.

فمما يتعلق بالمكان ألا يقوموا بالتأديب في المساجد لعدم تحفظ الصبيان من النجاسات، فإن كان ولابد ففي السقائف (1)، أما عن الصبيان فينبغي ألا يكون عددهم كبيرا لئلا يعجز المؤدب عن القيام بوظيفته على الوجه اللائق (2).

وقد أذنوا أيضا للمؤدب أن يستعمل الضرب في التأديب، ولكن بشرط ألا يتجاوز خمسة أسواط للكبير وثلاثة للصغير، وتكون شدة الضرب أيضا على قدر احتمالهم لذلك (3). بل قال أبو محمد ابن أبي زيد: "لا ينبغي للمؤدّب للصبيان أن يزيد في ضربهم \_ إذا احتاجوا إليه على ثلاثة أسواط شيئا" (4). " وذلك أن إرهاف الحدّ في التأديب مضر بالمتعلم، سيما في أصاغر الولد، لأنه من سوء الملكة "(5)، وقد ردّ ابن خلدون بعد كلامه هذا إلى أن الشدة على المتعلمين، تحملهم على الكذب والخبث، وتُعلّمهم المكر والخديعة، وتُفسد فيهم معاني الإنسانية، وتُكسِلهم عن اكتساب الفضائل والأخلاق الجميلة (6).

وأما عن المؤدِّبين فقد اشترطوا ألا يكون الواحد منهم عزبًا ولا شابًا، بل يكون شيخا خيِّرا ديِّنا عفيفا ورعًا...إلى آخر هذه الأوصاف التي تتعلق بذاته، أما عن أداء وظيفته فيجب ألا يحضر الجنائز البعيدة، ولا يكثر من البطالة، ولا يهمل الصبيان، ولا يزول عنهم إلا لأخذ الغذاء والوضوء، ويكون راتبًا في مكانه، محافظًا على حوائج صبيانه (7).

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص71.

<sup>.72</sup>نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> نفسه، ص (31.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص461.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج2، ص460.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج2، ص460.

<sup>(7)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص73.

ولم يكن التأديب خاصا بأولاد العامة، بل أولاد الملوك والأمراء كانوا به أخص، وله ألزم، وذلك من قديم الزمان، لحرص الملوك على تنشئة أولادهم على الوجه الأكمل، وتربيتهم على الأدب الأفضل، لأفهم هم خلفاؤهم في الحكم، ومن هذا الباب ما تقدّم به الرشيد لمعلم ولده؛ قال خلف الأحمر: بعث إلي الرشيد لتأديب ولده محمد الأمين، فقال: " يا أحمر، إنّ أمير المؤمنين، قد دفع إليك مُهجة نفسه، وثمرة قلبه، فصيّر يدكَ عليه مبسوطة، وطاعته لك واجبة، فكن له بحيث وضعك أمير المؤمنين: أقرئه القرآن، وعرّفه الأخبار، ورَوّه الأشعار، وعرّمه السُّنن، وبصّره بمواقع الكلام وبدئه، وامنعه من الضحك إلا في أوقاته، وخُذه بتعظيم مشايخ بني هاشم إذا دخلوا عليه، ورفع مجالس القُوَّادِ إذا حضروا مجلسه، ولا تُمرّن بك ساعة إلا وأنت مغتنم فائدة تفيده إياها، من غير أن تُحزنه فتُميت ذِهنه، ولا تُمعن في مسامحته، فيستحلي الفراغ ويألفه، وقوّمه ما استطعت بالقُرب والملاينة، فإن أباهما فعليك بالشدّة والغلظة "(1).

وعلى هذا مشى أهل الأندلس أيضا، فكان بعض العلماء يتجه إلى تأديب أولاد الملوك، كما فعل أبو بكر المرسي، وكان عالما بالعربية والآداب فائق الخط، وقد أدّب ولدي المعتمد محمد بن عباد<sup>(2)</sup>، وقد ندب ابن حزم العالم إن كان ذا حاجة للتكسب بالعلم، " فإن أمكنه أن يجعل مكتسبه من العلم فحسن، إما أن يكون معلم هجاء...أو مؤدب نحو، أو مؤدب حساب أو طبيبًا" (3)، ولم يذكر غير هذه العلوم، لأن ما كان من العلوم مقصودًا لذاته كالتفسير والحديث والفقه وغيرها من علوم الشرع؛ لم يكونوا يأخذون على تعليمها شيئًا، بل كان تعليمهم لها احتسابًا للأجر الأخروي لا الدنيوي.

#### ثانيا . العلاقات بين العلماء:

### 1. ثناء العلماء على بعضهم:

من عيون المسائل التي يغتبط بما القارئ وهو يقلّب ناظريه في كتب النوازل ما جاء فيها من ثناء العلماء على بعضهم البعض، مما يكشف لنا عن صورة مشرقة في حياة العلماء، لأن

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، العبر، ج2، ص462.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الذهبي، المستملح، ص29.

<sup>(3)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج4، ص76.

ذلك ينعكس إيجابا على عامة الناس، فباجتماع علمائهم يجتمعون، وبتوحدهم وتعاونهم يتوحدون ويتعاونون، وسنسوق هنا أمثلة عن هذه الصورة المشرقة.

من ذلك ما قاله القاضي ابن سهل: سمعت القاضي أبا مروان بن مالك يستحسن هذه المسألة للشيخ أبي عبد الله بن عتاب، ويقول: لو كانت لأحد المتقدمين لعُدّت في فضائله (1).

وهذا ابن عتاب كان يُكبِر من شأن شيخه أبي عبد الله محمد بن عمر بن الفخار، ويذكر أنه لا يسأل عن دليل مسألة لم يذكرها، لأنه كان لا يُجتَرأ عليه بالسؤال ولا سيما ممن صغرت سنه (2)، وهذا يدل على هيبة هذا الشيخ ووقاره، كما ذكر عنه بأنه كان حافظا ذاكرا للروايات (3).

ويصف المسلمي ابن دحون بالرسوخ فيقول: "قولي في هذه المسألة على قول الشيخ . يريد ابن دحون ـ فله سابقة ورسوخ "(<sup>4</sup>).

#### 2 المراسلات بين العلماء:

إن من الصفحات المشرقة في حياة العلم والعلماء من مراسلات يتباحثون فيها المسائل التي تعنّ والنوازل التي تطرأ، فتجد المفتي لا يبتّ في المسألة حتى يستشير غيره من العلماء، سواء كانوا من أهل حاضرته، أو من أهل المحلات البعيدة عن محلته، ولا يألو جهدا في ذلك حتى يصل إلى مراده ويحقق مبتغاه.

ولقد أفادتنا المصادر بصور كثيرة من هذا النمط، وإن أردنا أن نسوق الأمثلة على هذه المراسلات العلمية؛ فإننا حتما سنخرج عن المقصود، بل جمع هذه المراسلات وتحليلها ومناقشتها والبحث في حيثياتها وكيفياتها؛ حقيق بأن تُفرد له دراسة خاصة في واحدة من الأطروحات الجامعية.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص296.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص347

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص348

 $<sup>^{(4)}</sup>$ نفسه، ج $^{(4)}$  نفسه،

ولكن مع ذلك لا يحسن أن نخلي هذه الرسالة من بعض هذه المراسلات تدليلا على ما ذكرنا آنفا، إذ عدم إقامة البرهان يدع القضية مجرد دعوى لا قيمة لها في البحث العلمي، ولذا سنذكر أمثلة عن أشهر النوازليين في عصري الطوائف والمرابطين.

### أ. ابن سهل:

ذكر مسألة في الإشهاد كان أهل طليطلة يكتبون العقود فيها على نمط أنكره ابن سهل، ثم كاتب العلماء بقرطبة في ذلك، قال: "وكتبت بذلك إلى شيوخنا بقرطبة سنة ست وخمسين وأربعمائة، هل العقد صحيح والملك موصول؟...فكتب إلي أبو عبد الله ابن عتاب:...،وجاوب أبو عمر أحمد بن محمد بن القطان:...، وجاوب أبو مروان عبيد الله بن محمد بن مالك:...."

وتبين لنا هذه المسألة أن القاضي كان يستشير أحيانا ثلاثة من العلماء في المسألة الواحدة يبتغى رأيهم فيها، وهو إمعان في الاحتياط للدين، وعدم الركون إلى الرأي الشخصى.

وهذه نازلة يقول فيها ابن سهل: "كتبت إلى شيوخنا بقرطبة سنة أربع وخمسين وأربعمائة فيمن نَحَل ابنَه نِحِلَةً انعقد عليها النكاح...وكان ذاكرين فيها أبو محمد يوسف بن عبد القاهر بن القلاس البطليوسي. فكتب إلى ابن عتاب...وكتب ابن القطان... "(2).

من سمات هذه النازلة زيادة على كونها مراسة واضحة بين ابن سهل وشيوخ وقته، ومكاتبته إياهم وردهم الجواب، ومذاكرة ابن القلاس له في النازلة؛ فإنها أعطتنا البعد الزماني والمكاني لهذه المراسلة، فتاريخها سنة(454ه/1062م)، ومكانها قرطبة، وهو تأريخ لا غبار عليه لحقبة عصر الطوائف، وكانت قرطبة بالذات في هذه المدة تحت حكم ابن جهور قبل أن ينتزعها منه المعتمد ابن عباد صاحب إشبيلية سنة(461ه/1069م).

ويقول أيضا في نازلة أخرى: "كتبت إلى شيوخنا بقرطبة في شعبان سنة ست وخمسين وأربعمائة أسألهم عن دارين متجاورتين...إلخ، فكتب إلى ابن العتاب...وكتب إلى ابن القطان...،

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص 698. 699.

<sup>.150</sup>ابن الخطيب، لسان الدين، أعمال الأعلام، ص $^{(3)}$ 

وكتب ابن مالك...، وكانت جرت بطليطلة بيني وبين موسى بن السقاط قاضي وادي الحجارة. وجواب ابن القطان عندي أشبه والله أعلم بالصواب .. " (1).

ويقول في نازلة أخرى عنونها بقوله:" تعليق البنيان من حيطان الجوامع والمساجد". يقول: "كتبت بذلك في شعبان سنة ست وخمسين إلى قرطبة...فكتب إلى ابن عتاب...، وقال ابن مالك..." (2).

وهذه نازلة أخرى يقول فيها:" وكتبت من بياسة سنة أربع وأربعين وأربعمائة في رجل له دار ظهرها في زقاق لقوم غير نافذ...، فجاوبني ابن عتاب:...، وقال أحمد بن رشيق فقيه ألمرية مثله، وقال ابن مالك:...."(3).

وفي أخرى يقول:" وكتبت إلى ابن عتاب من بياسة: في سفيه أو صغيرة باعت ملكها...، فكتب إلى...إلخ<sup>(4)</sup>.

وهذه أخرى كذلك من بياسة في رجل له كرم وسط كروم لأناس آخرين، وقد منعوه من الوصول إلى كرمه عبر كرومهم، فكاتب فيها القاضي ابن سهل فقهاء قرطبة، كما قال: " ونزلت ببياسة فكتبت بما إلى قرطبة قبل أربع وأربعين وأربعمائة "(5).

وتفيدنا هذه النوازل الثلاث أن ابن سهل قد اشتغل في القضاء بمدينة بياسة، وذلك في سنة (444هـ/1052م)، بل جاء تصريح ابن سهل بذلك في نازلة أخرى إذ قال:" وكنت حينئذ حكمًا ببياسة وشمنتان وطشكر وأعمالها بتقديم ابن صمادح صاحب ألمرية"(6).

ويقول: "كتبت إلى شيوخنا بقرطبة في سنة أربع وخمسين وأربعمائة فيمن باع دارا ينتظم بما حانوت...إلخ "(<sup>7</sup>).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص $^{(3)}$ 

<sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص 803.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج2، ص 803.

 $<sup>^{(4)}</sup>$ نفسه، ج $^{(4)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج2، ص 833.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، ص373.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نفسه، ج $^{(7)}$  نفسه،

ويقول: "وكتبت بالمسالة إلى قرطبة...فجاوب ابن عتاب....وأفتى ابن القطان....قال القاضى: هذا الصواب عندي والله أعلم "(1).

و تفيدنا هذه النازلة أن القاضي ابن سهل بعدما يطلع على أقوال الشيوخ في المسألة يأخذ بما ترجح له ويقضى به.

بل يحتاج في بعض الأوقات إلى أن تتخطى مراسلاته حدود الأندلس، فكان يراسل أهل القيروان فيما يستشكل عليه من المسائل، كما صنع في نازلة راسل من أجلها أبا بكر بن عبد الرحمن وأبا عمران الفاسي (2).

وكما أن ابن سهل كان يراسل العلماء يشاورهم فيما أشكل عليه، فكانت تأتيه هو أيضا كتب تحوي مسائل من جهات مختلفة، فقد كانت تُرسل إليه الكتب من ألمرية وسبتة<sup>(3)</sup>، ومن فاس<sup>(4)</sup> وغيرها، يستشيره علماؤها فيما أشكل عليهم من مسائل أعيتهم أجوبتها، وهذ يعيطنا صورة للنشاط العلمي في ذلك العصر بين أقطار الغرب الإسلامي من المغرب الأدنى إلى الأندلس.

والمتتبع لنوازل ابن سهل يجد من هذا النمط الكثير، وحسبنا الإشارة إلى المقصود.

#### ب . ابن الحاج:

كان ابن الحاج أحد الفقهاء المبرزين، والقضاة النوازليين، ونوازله التي طبعت مؤخرًا (5) خير شاهد على غزارته العلمية، ومع علو كعبه فإنه كان لا يستنكف أن " يستأنس في معظم

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص 389.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص 384.

 $<sup>^{(3)}</sup>$ نفسه، ج $^{(3)}$  نفسه،

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص 399.

<sup>(5)</sup> وقد يسر الله بكرمه أن كنتُ أوّل من أدخل المطبوع إلى الجزائر، إذ حصلت على ثلاث نسخ منه أهدانيها محقق الكتاب الأستاذ الفاضل الدكتور أحمد اليوسفي، وذلك حين زيارتي لتطوان من أجل حضور الندوة التكريمية للأستاذ الدكتور إبراهيم القادري بوتشيش بتاريخ 18 أبريل 2018م، وكان قد خرج من هذه الطبعة نسخ قليلة في يومَيْ الندوة، أهديتُ نسخة للشيخ العالم الفقيه بن حنفية العابدين، وأخرى لأستاذنا الدكتور محمد الأمين بلغيث، واحتفظت بواحدة لنفسي، والحمد لله على فضله.

فتاويه بفقهاء عصره، وهو مما يحمد له، وكأنه لا يرتاح له ضمير ولا يهدأ له خاطر، إلا بعد استفسارهم في مسألة من المسائل التي جرت بين يديه"(1).

وكما كان يراسل غيره من الفقهاء ليستزيد علما؛ كان غيره يراسلونه مستفتين لما يعلمون من غزارة علمه، كما صنع فقيه سبتة القاضي عياض في سؤال أرسله إليه يسأله عن إمام لا يقيم تكبيرة الإحرام على وجهها، وكان يُغير الكاف من لفظة "أكبر" إلى هاء أو غين، فيقول " أهبر" أو أغبر"، وكان فقهاء حضرته وخيارها يأبون الصلاة خلفه لهذا الخلل معتقدين أنه لا تجزئ إلا بالنطق الصحيح " أكبر"، فأجابه ابن الحاج أن الصلاة مجزئة لعدم قدرة هذا الإمام على النطق بحرف الكاف، وأنزله منزلة الألكن الذي جوّز الفقهاء صلاته (2).

كُتب من إشبيلة إلى القيروان في رجل قال: جميع ما أملك علي حرام...إلخ، وفحوى السؤال هل تحرم عليه زوجته أم لا؟ واعتذر السائل بقوله: فقد اختُلف فيه عندنا ولم يوجد رواية فأفتنا رحمك الله في ذلك. فجاوب عن هذه النازلة من أهل القيروان أبو بكر بن عبد الرحمن، وأبو عمران القلعي (3).

### ج. الشعبي المالقي:

لم تكن فتاوى الشعبي مقصورة على نوازل بلده، بل كانت تأتيه أحيانا مسائل من خارج الأندلس فيجيب عنها بما آتاه الله من علم، مثال ذلك أنه كُتب إليه من مدينة بجاية في رجل كانت بيده جنة فنحلها ابنتيه في صداقهما، ثم آلت الجنة إلى الورثة ووقع فيها بيع وحبس مما أدى إلى اختلاف احتيج فيه إلى فتوى تفصل فيه، فأفتاهم الشعبي في المسألة بتفصيل (4).

 $^{(3)}$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص $^{(3)}$ 

<sup>(1)</sup> بوتشيش، إبراهيم القادري، مخطوط نوازل ابن الحاج وأهمية مادته التارخية، مجلة دار النيابة، السنة السادسة، العدد 21، 1989، ص 26.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج2، ص 132 ـ 134.

<sup>(4)</sup> الشعبي، أبو المطرف عبد الرحمن بن قاسم المالقي، تحقيق الصادق الحلوي، الأحكام، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط2، 2011م، ص94.

وكُتب إليه كذلك من سبتة في مسألة معقّدة يشاوره فيها السائل، ويستفهمه عن وجه الصواب الذي يراه، فأجاب فيها جوابًا مُفصلا مما يدل على سعة علمه ودقة فهمه (1). وكتب إلى قاضي بجاية يصوب حكمه الذي غلط فيه مخالفا فتوى ابن الشَّرَفي البجائي المشاور (2) (3)،

وهذه الصور العلمية الرائعة تعكس لنا بوضوح عدة أمور:

. الحراك العلمي والنشاط الثقافي في إحدى صوره، وهي المبادلات والمراسلات.

. خشية العلماء من تحمل الأمانة ومعرفتهم قدرها وإعطاؤهم حقها.

. الأدب الرفيع والتواضع الجم الذي يتسم به كثير من أهل العلم.

. مجانبة الزهو والكبر وإن وصل العالم إلى درجة الإفتاء في النوازل.

#### 3 المناظرات والردود:

قد كشفت لنا كتب الحسبة والنوازل عن جانب مهم مما كان يجري في حياة العلماء، وهو ما كان يحصل بينهم من مناظرات ونقاشات وردود حول مسائل علمية، يرى كل واحد منهم أن الحق فيها حليفه، وقد يكون ذلك عبر الردود المكتوبة والرسائل المتبادلة، تتسم بالرفق واللين أحيانا، وتعروها الشدة والغلظة أحيانا أخرى، بل قد يبلغ الأمر إلى إبلاغ الحكام والملوك عن الغريم والمناظر للاستنصار بهم ضده وإلحاق الضرر به.

من صور ذلك ما جرى بين ابن عتاب وابن القطان، إذ أفتى ابن عتاب في الخبز المغشوش أو الناقص أن يكسر ويتصدق به على المساكين، وأنكر ابن القطان ذلك وقال: لا يحل ذلك في مال مسلم بغير إذنه، وإنما يؤدب فاعل ذلك بالإخراج من السوق<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص98.

<sup>(2)</sup> هو عبد الرحمن بن إبراهيم بن محمد من أهل قرطبة يُعرف بابن الشَّرَفي، توفي سنة 438هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص424. الشعبي، الأحكام، ص100.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ص

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  ص

قال ابن سهل: وكان ابن عتاب قد كلفني جمع الروايات في هذا المعنى عند إنكار ابن القطان جوابه في الخبز ليوجه به إلى الوزير أبي الوليد ابن جهور رحمهم الله، فلم أنشط لذلك ورأيت ألا أتكلفه، وأسأل الله العصمة في كل حال، وأن يجعل أعمالنا لوجهه (1).

ومن أبرز علماء هذا العصر عالمان فقيهان شهيران من أصحاب النوازل والفتاوى، وهما أبو القاسم ابن ورد وأبو بكر ابن العربي، وقد كانا كفرسي رهان، إذ تذكر المصادر أنهما سهرا ليلة، وأخذا في التناظر والتذاكر، فكانا عجبًا؛ يتكلم أبو بكر فيظن السامع أنه ما ترك شيئًا إلا أتى به، ثم يجيبه أبو القاسم بأبدع جواب يُنسِي السامعين ما سمعوا من قبل، وكانا أعجوبتي دهرهما"(2).

وكان بعض العلماء إذا لم يعجبه رأي غيره، ورآه مخالفا للصواب، كتب في الرد عليه، نصحا له وللقراء، وإحقاقا للحق الذي يراه أمانة في عنقه.

مثال ذلك فتوى التجيبي البَرجي الذي لم يعجبه رأي ابن حمدين في مسالة حرق كتاب إحياء علوم الدين للغزالي، فكتب جوابًا مفاده تأديب من أحرق الكتاب وتضمينه قيمته؛ لأنه إتلاف مال مسلم، وسانده في رأيه هذا ثلة من شيوخ ألمرية مثل ابن ورد وابن الفصيح وغيرهما، ووقعوا على الكتاب (3).

ومما يحصل أيضا في المجالس النقاش حول مسائل العلم المختلفة، والكلام عن منازل العلماء ومراتبهم وتخصصاتهم؛ فقد سأل سائل ابنَ ورد عن طالب وصف أبا بكر الباقلاني بأنه كان أصوليا لا فروعيا، وأبدى السائل امتعاضه من هذا الرأي الذي يبدو منه التنقص من هذا العالم، وأجاب ابنُ ورد بأن الغالب على الباقلاني الكلام في الأصول، فيها كثرت تآليفه وظهرت لما رأى من مسيس الحاجة في ذلك الوقت إليه، واعتماد الناس عليه، ولو مسته حاجة إلى الكلام في الفروع لفرى فيها الفري"(4).

(4) ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص93. 94.

<sup>.</sup> 742.741 سهل، ديوان الأحكام الكبرى ج2، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن فرحون، الديباج المذهب، ج1، ص $^{(2)}$ . ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن الأبار، المعجم، ص283.

فهذه صورة عن بعض ما كان يشغل الطلاب ويجري فيها حديثهم في مجالسهم، حتى يؤدي ذلك إلى سؤال علمائهم عما أشكل عنهم وتباحثوا حوله.

ولم تكن هذه المباحثات مقصورة على الطلاب، بل حتى الأمراء كانوا يسألون عن مثلها، فهذا الأمير المرابطي إبراهيم بن يوسف بن تاشفين يكتب من إشبيلية إلى ابن رشد يسأله عن أئمة الأشعريين هل هم مالكيون أم لا؟ وهل ابن أبي زيد ونظراؤه أشعريون أم لا؟ وهل أبو بكر الباقلاني مالكى أم لا؟ (1)

فكل هذا يدلنا على نمط من التساؤلات العلمية التي كان يسألها الطلاب بل والأمراء أيضا.

وممن عُرف بالردود والانتقادات ابن سهل في كتابه نوازل الأحكام، من ذلك انتقاده لعبيد الله بن يحيى في مسألة أفتى فيها برأيه ورأي أبيه، فقال القاضي ابن سهل: "ما أدل هذه المسألة على قلة علم عبيد الله لاقتصاره في جوابه عنها على رأيه ورأي أبيه مما قيل في ذلك رحمنا الله وإياهم، وكذلك كان العلم في أكثر الأوقات عزيزًا قليلاً، فقهنا الله في الدين "(2). ثم ساق نقولاً كثيرة عن أئمة المذهب في المسألة، مستغربا اقتصار عبيد الله على رأيه ورأي أبيه، وقال بعد أن أفاض في المسألة وحشد لها نُقُولَ أهل العلم قبله؛ "فأين عبيد الله من هذا كله؟"(3).

وهذا موقف آخر ينتقد فيه ابنُ سهل يحيى بن عبيد الله الذي وافق في مسألة محمد بن عبد الله بن عبد الحكم، مخالفا فيها المشهور من مذهب مالك، فقال ابن سهل: "ترك يحيى بن عبيد الله المصير إلى قول ابن القاسم وغيره والوقوف عنده والفتوى به، وصار إلى قول محمد بن عبد الحكم وكثير من مسائله على غير مذهب مالك وأصحابه لأنه تفقه على محمد بن إدريس الشافعي في حياة أبيه وغيره من أصحابه المالكيين، وإن كان قد رد على الشافعي في كثير من مسائله، ولا أظن ابن عبيد الله قد غاب عنه ما قاله ابن القاسم وغيره، فإن كان علمه فكان

<sup>(1)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، تحقيق د. المختار بن الطاهر التليلي، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 2011م، ج2، ص1060.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  س

<sup>.858</sup> نفسه، ج $^{(3)}$  نفسه،

يجب أولاً أن يذكره ويختار قول من رأى الحق في قوله، وأما أن يُعرض عن ذكر مشهور المذهب، ولا يذكره ويتعداه إلى غيره؛ فذلك تقصير "(1).

#### ثالثا: دور العلماء في الحياة الدينية والسياسية:

لم يكن دور العلماء مقصورًا على التدريس والتأليف والفتوى، بل كانت لهم أدوار أخرى، بعضها تتعلق بالحياة الدينية، وأخرى تتعلق بالحياة السياسية، وسنحاول الكشف عن بعض هذه الأدوار المهمة فيما يلى.

### 1. دور العلماء في الدفاع عن ثوابت الدين:

العلماء هم حماة الدين وحراس حدوده، يدفعون عنه شبهات المبتدعين، وتشويهات الكافرين، ويغارون على حرماته أن تُنتهك، فيقفون بأقلامهم وألسنتهم ضدكل من تعدّى الحدود أو اقترب منها، يبينون الحق ويزيفون الباطل، وفيما يلى ذكر لبعض جهودهم في ذلك.

### أ- الغيرة على أمهات المؤمنين والصحابة رضى الله عنهم:

وكانت غيرة العلماء على أمهات المؤمنين والصحابة الكرام رضي الله عنهم أجمعين واضحة، وفتواهم في بعض النوازل التي فيها التعريض بحن على ذلك شاهدة، من ذلك قول عامي عن امرأة ذات فضل وصلاح حلّفها القاضي في مسألة نزلت بالليل، فقال ذلك العامي: لو كانت ابنة أبي بكر الصديق ما حلفت إلا بالنهار. وصوّب قولَ هذا العامي فقية، ورُفعت النازلة إلى الشعبي، فأجاب بقوله:" وذِكرُ هذا العامي لابنة أبي بكر الصديق رضي الله عنها في مثل هذا يوجب الضرب الشديد والسَّجن الطويل، وأما الفقيه الذي صوب قول العامي واستحسنه فهو أخص باسم الفسق منه باسم الفقه، وينبغي أن يُتقدم إليه في ذلك ويُؤخر ولا تُقبل منه فتوى ولا شهدة، وتكون جُرحة ثابتة فيه، ويُبغض في الله عز وجل، ورحم الله ربيعة فإنه قال: لَبعضُ من يفتى ههنا أحق بالسَّجن من السراق، والله الموفق للصواب"(2).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص  $^{(2)}$ 

<sup>(2)</sup> الشعبي، الأحكام، ص97.

#### ب- محاربة البدع:

البدع جمع بدعة، وهي "طريقة في الدين مخترعة تُضاهي الشرعية، يُقصدُ بالسلوك عليها ما يُقصد بالطريقة الشرعية" (1)، وقد جاء في الشرع ذم البدع وأهلها، وقد قال نبينا صلى الله عليه وسلم: " وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة" (2)، في نصوص كثيرة كلها تصب في واد واحد، وعلى ذلك مشى الصحابة الكرام ومن تبعهم في كل زمان ومكان.

وإذا جئنا إلى الأندلس وجدنا أن غالب مسلميها كانوا على المذهب المالكي السني، ولم تكن سوق البدع عندهم نافقة، ولهذا إذا جاءهم أحد بما يخالف طريقتهم السنية نبذوا رأيه وضيقوا عليه وحاربوا بدعته، قال ابن عبد البر في كتابه الكافي: "ولا بأس بهجر أهل البدع ومقاطعتهم وترك السلام عليهم" (3)، وقد قال عن أمر الرسول صلى الله عليه وسلم بهجر الثلاثة الذين تخلفوا عن النبي صلى الله عليه في غزوة تبوك: "وهذا أصل عند العلماء في مجانبة من ابتدع، وهجره وقطع الكلام معه " (4).

ومن البدع التي أنكرها المغاربة عموما والأندلسيين خصوصا بدعة الاعتزال، حتى قال القاضي عياض:" اتفق علماء السنة المغاربة على أنه لا تجوز الصلاة على من يدين بالاعتزال" (5)، وظاهر هذا القول أنهم كفار، وإلا لما أطلق عدم جواز الصلاة عليهم، فالمعروف من عقيدة أهل السنة أنهم يصلون خلف كل بر وفاجر ويصلون على كل بر وفاجر، ويحتمل قول القاضي عياض أن المراد بذلك أهل العلم وأئمة الدين، لا يصلون على المعتزلة لردع من انتحل مذهبهم وزجرهم عن ذلك، ويصلى عليهم عامة الناس، ويؤيد هذا التوجيه ما قاله ابن عبد البر:" وأما قوله — أي مالك — لا يُصلى عليهم؛ فإنه يريد أنه لا يصلي عليهم أئمة الدين وأهل العلم، لأن ذجر لهم وخزي لهم لابتداعهم رجاء أن ينتهوا عن مذهبهم، وكذلك ترك ابتداء السلام

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص97.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>(3)</sup> إبراهيم التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط1، 2012هـ/2012م، ص216.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص217.

<sup>.218</sup>نفسه ص $^{(5)}$ 

عليهم، وأما أن تُترك الصلاة عليهم جملة فلا، بل السنة المجمع عليها أن يصلى على كل من قال لا إله إلا الله محمد رسول الله، مبتدعًا كان أو مرتكبًا للكبائر" (1).

وكان أهل الأندلس يشتعون جدّا على من اشتغل بعلم الكلام، لأنه كان غريبًا عندهم، مشنوءًا عند كثيرٍ من فقهاء قرطبة (2)، ولهذا لـــمّا خاض فيه أبو بكر الحصار المعروف بالقبري (3)، وأتى بمسائل غريبة عن عقائد أهل الأندلس قامت عليه طائفة من العلماء وجرت بينهم فتن، خرج بسببها القبري ومن قال بقوله إلى العدوة، ومكث فيها زمنًا، ثم عاد متسترا إلى قرطبة (4).

ومن البدع المنبوذة عندهم بدعة التشيع، والتي تسربت مع بعض الأفراد من أمثال عباس بن ناصح الثقفي الشاعر الذي أوفده أبو المطرّف عبد الرحمن بن الحكم (ت237هـ/851م) إلى العراق لالتماس الكتب القديمة التي تتناول العلوم المختلفة من طب ونجوم، وعاد إلى الأندلس بأفكار يشتم منها ربح التشيع، كالقول بخروج المهدي والقول بالرجعة والأئمة السبعة وغير ذلك بأفكار يشتم منها أبو اليسر الرياضي الذي يعتبره المؤرخون أول الجواسيس المشارقة بالأندلس، وقد دخلها في أيام الأمير محمد بن عبد الرحمن بن الحكم، وكان ينشر في هذه البلاد بعض الثقافة الأدبية الشيعية مثل شعر دعبل الخزاعي (ت246هـ)، والذي كان من أهم ألسنة الشيعة بالمشرق (6)، ومن هؤلاء الذين أدخلوا الفكر الشيعي إلى الأندلس أبو الحكم عمر بن عبد الرحمن المرحمن بن عبد الرحمن الثقافة

<sup>(1)</sup> التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، 219.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> القاضي عياض، ترتيب المدارك، ج4، ص225.

<sup>(3)</sup> أبو بكر محمد بن موهِب التجيبي الحصّار المعروف بالقبري، قرطبي مشهور وهو جد أبي الوليد الباجي لأمه، كان من العلماء الزُّهاد الفضلاء، أخذ عن ابن أبي زيد القيرواني وأبي الحسن القابسي، غلب عليه الكلام والجدل على نُصرة مذهب أهل السنة، توفي سنة 406هـ. الحميدي، جذوة المقتبس، ص137 \_\_ 138، القاضي عياض، نفسه، ج4، ص 224.

<sup>(4)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص137. 138، القاضي عياض، ترتيب المدارك، ج4، ص226.

<sup>(5)</sup> التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، ص298. 299.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  نفسه، ص $^{(6)}$ 

الكرماني القرطبي (ت458هـ/1066م)، فهول من أدخل رسائل إخوان الصفا إلى الأندلس، وهي رسائل ذات نزعة شيعية واضحة (1).

ولقد حاول عمر بن حفصون إقامة دعوة العبيديين بالأندلس مُهتبلًا فرصة وجودهم بإفريقية، وقام بثورات دامت لسنوات طويلة (2).

وكان بالأندلس رجل في القرن الرابع الهجري يدعى أبا الخير! وكان الناس يلقبونه أبا الشر! نظرًا لما أتى به من موبقات عقدية وعملية، وشهد عليه العدول بما كان يفتريه، من تنقّص للنبي الكريم عليه أفضل صلاة وأزكى تسليم، وأن عليا رضي الله عنه أحق بالنبوة من محمد صلى الله عليه وسلم، وسبّه لأبي بكر وعمر رضي الله عنهما، وقوله إن الخمر حلال! إلى غير ذلك من المهلكات التي تُعدُّ كل واحدة من هذه المقالات مُكفّرة بنفسها فكيف إذا اجتمعت؟!

فحَكُم العلماء والقضاة على مقتضى الشريعة الإسلامية بكفره وقتله، وأمضى أمير الأندلس الحكَمُ المستنصر بالله (ت366 هـ/977م) رحمه الله هذا الحُكم، فأمر بقتل هذا الرجل وصلبه، وأن يكون ذلك تشريدا وتأديبا لمن همَّ أن ينحرف، ويأتي بشيء كالذي جاء به هذا التالف!

ولما نفذ عهد الأمير بصلب هذا البغيض؛ ظهر من سرور العامة والخاصة بذلك شيء عجيب! وصاروا يتلاقون بالتهاني! ويلهجون بالدعاء للحَكَم المستنصر بالله على قيامه بالحق وإبطاله للمنكر، ويرسل إليه علماؤهم رسائل الشكر بما يعجز عن مثله الوصف! (3)

وهذه النازلة تشير إشارة واضحة إلى التعاون المحمود بين العلماء وأمير البلد على تغيير المنكر ومحاربة البدع وأهلها، حتى ينزجر من تُسوّلُ له نفسه انتحالها وإظهار مثلها، وانظر إلى سرور العامة لتغيير هذا المنكر وابتهاجهم باستئصال هذا الورم؛ حتى صاروا يهنئ بعضُهم بعضًا مما يدل على نقاوة فطرة هذا المجتمع وسلامة أهله من البدع إلا ما ندر.

.905 . 887 سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص $^{(3)}$ 

115

<sup>(1)</sup> التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة ص303.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص298.

#### 2 دور العلماء في الحياة السياسية:

سنورد هنا بعض الأمثلة التي تبرز لنا دور العلماء في الحياة السياسية، وأنهم لم يكونوا بمعزل عنها، بل كانوا يحملون عبئها ويخوضون غمارها، لما في ذلك من فوائد عظيمة كانوا يؤمّلونها وثمار طيبة كانوا يرجونها.

### أ. أبو الوليد الباجي:

لما رأى التشتت السياسي الذي عليه ملوك الطوائف وخطر النصارى المخيم على الأندلس؛ حاول إصلاح ذات البين وتقريب الشقة بين الأطراف المتنافرة، واتصل ببعض الملوك في هذا الشأن، ولكن المنيّة عاجلته وحالت دون تحقيق آماله (1).

### ب . أبو بكر الطرطوشي:

يعد الطرطوشي من أبرز تلاميذ الباجي، وكان يبدي احترامه لشيخه إذ ذكره تسع مرّات بعبارة: أستاذنا القاضي أبو الوليد، أو القاضي أبو الوليد، أو صاحب المنتقى (2)، ومعلوم من ترجمة الطرطوشي أنه كانت له رحلة مشرقية التقى فيها بابن العربي الأب والابن مرة ببيت المقدس ومرة بالإسكندرية قبل وفاة ابن العربي الأب سنة (493هـ ـ 1099م)، والذي يعنينا من هذا أن الطرطوشي كتب رسالة ليوسف بن تاشفين، وهي رسالة وعظه فيها ونصحه وحتّه على العمل على صلاح رعيته، وقد استشهد فيها بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية والآثار المرويّة عن الصحابة الحاثة على العدل، وذكّره بسيرة الخلفاء الراشدين كأبي بكر وعمر رضي الله عنهما،

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص33.

<sup>(2)</sup> الطرطوشي، أبو بكر، كتاب الحوادث والبدع، حققه عبد المجيد التركي، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط2، 1429ه. 2008م، ص12.

وحمل هذه الرسالة إلى ابن تاشفين القاضي أبو بكر وسلمها إليه قبل موته في سنة (500هـ/1171م) (1).

وهذا يدلنا على الهوى القديم لأبي بكر الطرطوشي، فهو وإن أَلِفَ المقام بالمشرق والإسكندرية؛ إلا أنه لم ينس أهله وبلاده الأصلية التي جاء منها، فحداه ذلك إلى المشاركة في نصح الأمير يوسف بن تاشفين، وهذه مشاركة دينية سياسية، أملاها عليه دينه الذي يأمر بوجوب النصح لأئمة المسلمين فكتب هذه الرسالة، وإن كانت له مشاركات أخرى في بلد مقامه الإسكندرية.

ومما يدلنا على مشاركة الطرطوشي في الحياة السياسية تأليفُه لسراج الملوك، فالنضال العلمي أهم أنواع النضال، والعلم أنفع شيء لممارس السياسة، أما السياسة المبنية على جهل أو على رؤية ضبابية للأمور لا توصل إلى شيء، ومن أجل هذا أراد الطرطوشي أن يجعل بيد الملوك سراجًا ينير طريقهم، فألف لهم "سراج الملوك والخلفاء ومنهاج الولاة والأمراء وأخبار الأنبياء"، وأودع فيه ما يحتاجونه في سياسة ممالكهم وتدبير شؤون رعيتهم.

### ج. ابن الطلاع <sup>(2)</sup>:

يُعدُّ ابن الطلاع من العلماء الذين كانوا يبذلون النصح للملوك والأمراء، ولا سيما فيما يتعلق بقضايا الرعية والحفاظ على الدين، والحث على مناجزة العدو والجهاد في سبيل الله.

نقل اليسع بن حزم عَنْ أَبِيْهِ، قَالَ: كُنَّا مَعَ ابْنِ الطَّلاَّع فِي بُستَانِه، فَإِذَا بِالمِعْتَمِدِ ابن عَبَّادٍ مُحِتَازُ مِنْ قَصْـرِه، فَرَأَى ابْنَ الطَّلاَّع، فنزَلَ عَنْ مَرْكُوبه، وَسَــأَل دُعَاءَهُ، وَتَضَــرَّع، وَتذمَّم، وَنَذَرَ، مُثَلِّع، فَقَالَ لَهُ الشَّيْخ: يَا مُحَمَّدُ، انتَبِهْ مِنْ غَفْلَتِكَ وَسِنَتِكَ وَسِنَتِكَ (3).

\_

<sup>(1)</sup> الطرطوشي، أبو بكر، كتاب الحوادث والبدع، ص20، وذكر عبد الجيد التركي محقق الكتاب أن هذه الرسالة طبعت في الرباط سنة 1976 وترجمتها إلى الإسبانية الباحثة مارية خيسوس فيغارة Maria jesus viguera ونشرتها في مجلة الأندلس Al-Andalus بمدريد في 1977. نفسه، ص20.

<sup>(2)</sup> أبو عبد الله محمد بن الفرج القرطبي المالكي، مولى محمد بن يحيى بن الطلاع، قال ابن بشكوال: هو بقية الشيوخ الأكابر في وقته، وزعيم المفتين بحضرته. توفي 497هـ. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج19، ص 201.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج 19، ص200 . 201.

ويقول الدكتور الحلوي: "ومن العلماء من لم يرتض نوعا من الأمراء في سيرتهم أو في طريقة توليهم الحكم، فهذا أبو عبد الله محمد بن الفرج المعروف بابن الطلاع من أعيان الفقهاء بالأندلس، كان حاذقا بالفتوى وشوور في الأحكام ونفذ قوله، لكن المرابطين أبعدوه عن الفتوى لما دخلوا قرطبة لتعصّبه عليهم"(1).

#### رابعا: الحياة الطبيعية للعلماء:

### 1. سكنى العلماء ووظائفهم:

إن كثيرا من العلماء إنما يسكنون الحواضر الكبرى كقرطبة وإشبيلية وغرناطة وغيرها، لاستقرارهم بها أيام الطلب ووجود بغيتهم بكثرة الدروس والشيوخ هنالك، ثم بالقيام بالتدريس والإفتاء والقضاء حين يتأهلون لذلك، وقد يسكن البعض البادية إما لرقة حال أو عناية بضيعة أو غير ذلك من الأسباب، كما كشف لنا سؤال وُجّه لابن ورد عن فقيه يسكن البادية وليس بالمدينة من يقوم مقامه، هل يُجبر على سكني المدينة أم يُسأل حيث هو (2)؟

ويظهر من السؤال أن الفقيه المشار إليه قليل نظراؤه في علمه، إذ قال السائل: "وليس بالمدينة من يقوم مقامه"، فلعله يريد وصفا خاصا كالموسوعية في العلم، أو أن المدينة القريبة من البادية التي يسكن بما نادر فيها الفقهاء، وإلا فغالب المدن الأندلسية كانت حافلة بالفقهاء، ولا سيما الحواضر الكبرى.

ولم يكن العلماء على طريقة واحدة في يتولونه من وظائف أو يمتهنونه من حرف، بل ذهبوا في ذلك مذاهب شتى، وإن أكثر وظائفهم لها علاقة بالعلم، فمنهم من ولي إمامة الناس في الصلة والخطابة في الجمع والأعياد، وقد يجمع مع ذلك حرفة أو تجارة يتعيش منها، فهذا ابن

.117 من ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص $^{(2)}$ 

118

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص33.

الأديب  $^{(1)}$  ت بعد (540هـ/1145م)، قد ولي خطابة أُريولة مدة، وكان خاشعا متقللا من الدنيا، له بضاعة يعيش منها، وكان إذا خطب يبكى ويُبكى، وكان من الفصحاء  $^{(2)}$ .

ولعل هذه العبارة" له بضاعة يعيش منها "؛ تكشف لنا عن جانب من الجوانب الغامضة، وهي مصدر رزق العالم أو الإمام، فالذي يبدو أن هذا الإمام لم يكن له دخل من بيت المال أو أعطية راتبة، بل كان يتعيش من تجارة له، وهل يعني هذا أن جميع أئمة المساجد كانوا بدون رواتب من بيت المال؟ فهذا لا يمكننا الجزم به.

ومن العلماء من امتهن الكتابة، كابن أبي الخصال (3) الأديب الكاتب المشهور تولى هذه الوظيفة جمع من العلماء، إذ كانت الكتابة من الوظائف السلطانية التي لا تخلو منها دولة.

ولقد تولى كثير من العلماء القضاء، هذه الوظيفة التي تُعد من أهم الولايات السلطانية، ولو رحنا نعدد من تولى هذه الخطة من العلماء لخرجنا عن المقصود، فقد كان عددهم في عصر الدراسة فقط بالمئات على حسب ما طالعناه في كتب التراجم، ولا يعني هذا أن تولي هذه الوظيفة كان محببا لدى جميع العلماء، أو كانوا يسعون جميعا إلى هذه الولاية المرموقة، بل كان منهم من يتنصل منها تنصلا ويحتال حتى لا يتولاها، لعلمه بثقل المسؤولية وصعوبة المهمة، فهذا أبو على الصدفي المعروف بابن سُكّرة (4)؛ أكره على القضاء فتولاه بمرسية، ثم اختفى حتى أعفى

بأريولة، ت بعد 540هـ. الذهبي، المستملح، ص242.

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن بن علي بن محمد بن سليمان التجيبي نزيل أُريولة، يُعرف بابن الأديب، من شيوخه: أبو محمد بن أبي جعفر، أبو القاسم بن ورد، حج سنة 529ه وأخذ بمكة عن الحسين بن طُحال، والقراءات عن ابن العرجاء القيرواني، ولي الخطابة

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص242.

<sup>(3)</sup> عبد الملك بن أبي الخصال مسعود بن فرج الغافقي، أبو مروان الكاتب، أديب حافل بليغ فصيح، استعمله الأمراء في الكتابة وله رسائل بديعة، ت539هـ. الذهبي، المصدر نفسه، ص242.

<sup>(4)</sup> أبو علي الحسين بن محمد بن فيره بن حيون بن سكرة الصدفي الأندلسي السرقسطي، روى عن الباجي، ورحل إلى المشرق ورجع بعلم جمّ، قال ابن بشكوال: هو أجل من كتب إليّ بالإجازة، استشهد في ملحمة قُتَندة سنة 514هـ. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج19، ص376. 378.

(1)، ولما عزل نفسه من القضاء، وردت كتب السلطان على بن يوسف بن تاشفين برجوعه إلى القضاء وهو يأبي (2).

### 2 محن العلماء ومشاكلهم:

لم يكن العلماء في بلهنية من العيش في جميع أطوار حياتهم، بل هم يتعرضون أكثر من غيرهم لمشاكل متنوعة ومحن مختلفة؛ كالسجن والتغريب والتضييق والقتل وحرق الكتب وما إلى ذلك من ضروب الفتن، ولقد كان مطلع القرن الخامس الهجري بالأندلس مليئا بالفتن والاضطرابات السياسية، وقد كان لها التأثير الواضح على الحياة العلمية والفكرية، فتعطل النشاط الثقافي في المدن وخاصة قرطبة والتي كانت مسرح الأحداث وميدان الاضطرابات، فقد أُغلقت المدارس وانفضت حلقات الدرس، وقتل بعض العلماء كابن الفرضي صاحب تاريخ علماء الأندلس، وهاجر بعضهم بحثا عن شيء من الأمن والاستقرار مثل أبي محمد ابن حزم الذي فرّ من قرطبة إلى شاطبة (3)، وابن عبد البر الذي قضى شطرًا من حياته بقرطبة، فلما اضطرب حبل الأمن واشتعلت الفتنة بعاصمة الخلافة رحل عنها إلى غرب الأندلس، ثم إلى الشرق، فتردد بين دانية وبلنسية وشاطبة إلى أن توفي (4).

ومن الشواهد أيضا على مساس الفتن بالعلماء واكتوائهم بنارها؛ أنه لما حصلت الفتنة البربرية على رأس المائة الرابعة، ودخلت الجموع قرطبة دار الخلافة؛ "هلك من خيار الناس وأئمة المساجد وسدنتها ومؤذنيها عالمً"(5). ولا شك أن خيار الناس علماؤهم، فلا تسل بعدُ عما تُسفِر أمثال هذه النكبات والفتن من ذهاب للعلم بذهاب أهله.

<sup>(1)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 19، ص 377.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج 19، ص 378.

<sup>(3)</sup> الشعبي، الأحكام، ص28.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن الأبار، المعجم، ص $^{(5)}$ 

بل من العلماء من تعرّض للقتل بدون أن تكون فتنة عامة، فهذا العالم الجليل عمر بن الحسن الهوزي (1)؛ قتله المعتضد عباد بن محمد ظلمًا بقصره بإشبيلية، ودفنه به، وتناول قتله بيده ودفنه بثيابه وقلنسوته، وهيل عليه التراب داخل القصر من غير غسل ولا صلاة ، وقد ساق هذا الخبر ابن بشكوال وهو في غاية الاستياء قائلا في آخره: "والله المسطالب بدمه لا إله إلا هو "(2) وهذا العالم النوازلي الكبير ابن الحاج التجيبي: "لم يزل آخر مدته يتولى القضاء بقرطبة إلى أن قُتِل ظلما بالمسجد الجامع بقرطبة يوم الجمعة وهو ساجدٌ لأربع بقين من صفر سنة تسع وعشرين وخمسمائة، ودُفن عشي يوم السبت بمقبرة أم سلمة، وصلى عليه ابنه أبو القاسم وشهده جمع عظيم من الناس، وأتبعوه ثناء حسنا "(3) كما يروي ابن بشكوال، ويضيف ابن الأبار: "وكان مقتله لصق الجدار الشرقي من الجامع "(4). ولا ندري سبب مقتل هذا العالم الكبير؛ " فعمليات مقتله لصق الجدار الشرقي من الجامع في ذلك العصر "(5)، ولعل ذلك بسبب من لم يؤق لهم حكم من أحكامه حينما كان يتولى القضاء، وأيًّا كان الأمر فقتلُ عالمٍ جُرمٌ شنيع يدل دلالة واضحة على أن العلماء لم يكونوا بمعزل عن الحن، ولم زاده قبحا وشناعة انتهاك حُرمة الجامع.

ومن العلماء من تعرض لمحن مختلفة، كما ذكر ابن حيان عن ابن أبي المغيرة (6) أنه "امتُحن في رحلته بضروب من المحن لم تُسمع لأحد قبله" (7)، وابن حيان وإن كان لم يُفصح لنا عن نوع هذه المحن التي نالت هذا العالم؛ إلا أنها تفيدنا فيما نحن بصدد الحديث عنه وهو تعرّض

وحج، وأخذ عن أبي محمد بن الوليد وغيره، وكان متفننا في العلوم قد أخذ من كل فن منها بحظ وافر، قتله المعتضد سنة

<sup>460</sup>ه، ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص14. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ج2، ص217.

<sup>.88.</sup> ابن الأبار، التكملة لكتاب الصلة، ج1، ص235. ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ص $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> بوتشيش، مخطوط نوازل ابن الحاج وأهمية مادته التاريخية، ص25.

<sup>(6)</sup> هو العلاء بن عبد الوهاب بن أحمد بن عبد الرحمن بن سعيد بن حزم بن غالب، أبو الخطاب، كان من أهل العلم والأدب والذّكاء والهمة العالية في طلب العلم، كتب بالأندلس فأكثر ورحل إلى المشرق، ودخل بغداد وحدث عن شيوخها، وسمع منه الخطيب البغدادي وأخرج عنه في غير موضع من مصنفاته، توفي بعد 450هـ. الحميدي، جذوة المقتبس، ص461.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن بشكوال، الصلة، ج $^{(7)}$ 

العلماء للمحن وعدم سلامتهم منها، وهذا كبير علماء زمانه القاضي الأجل أبو بكر بن العربي لم يسلم من ذلك، وتعرض لنهب منزله من قبل العامة (1).

ومنهم من أُزعج عن وطنه وأُخرج منه مرغما، فهذا الفقيه النوازلي أبو القاسم ابن ورد، كان قاضيا بإشبيلية، ثم امتحن بصرفه عن القضاء، وإخراجه من إشبيلة، وقد وُكّل به رجال لم يفارقوه إلى أن بعُد عنها، وذلك سنة(524هـ/1130م)<sup>(2)</sup>. وإن كانت المصادر لم تسعفنا بسبب إزعاج هذا القاضي النبيل والفقيه النوازلي الجليل عن إشبيلية.

ومن المشاكل التي كان يشكو منها العلماء ما كان يفعله بعض الولاة من إدناء من مالوا إليه وإن كان جاهلا وإقصاء غيره وإن كان عالما، وقد ذكر ابن سهل هذه القضية متذمرا فقال: "لا كما يفعل من محنّا بهم من الولاة في هذا الوقت، يؤثرون من مالت أهواؤهم إليه وإن كان جاهلا، ويُقصون من انحرفت نفوسُهم عنه وإن كان عالما؛ فِعْلَ من خان الله ورسوله وجماعة المسلمين، " ﴿وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴿ (3) (4) . وهذا تذمر شديد يدل على الحال السيئة التي آل إليها العلماء مما جعل ابن سهل يصرح ولا يلمح.

ولعل من المشاكل التي أثارت جدلا كبير في أوساط العلماء بين مؤيد ومعارض مشكلة إحراق الكتب، ولا سيما إذا كان ذلك بفتوى يصدرها بعض الفقهاء الذين يرون أن في الكتاب الفلاني ضررا على عقائد الناس وسلوكاتهم، وقد يقرر القاضي ذلك فيصير حكما لازم التنفيذ، فتأتي المعارضة من قبل علماء آخرين لا يرون هذا الرأي، فيحصل الجدل العلمي وتكثر الردود.

ومن أهم ما وقع في هذا العصر نازلة حرق كتاب الإحياء لأبي حامد الغزالي (ت 505هم أهم ما وقع في هذا العصر نازلة عبد الله بن حمدين بأمر من الأمير تاشفين، فأفتى أبو الحسن على بن محمد الجذامي المقرئ \_ المعروف بالبَرجي  $^{(5)}$  \_ بتأديب محرقها وتضمينِه قيمتَها لأنه مالُ

<sup>(1)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج2، ص65.

<sup>(2)</sup> بوتشيش، مخطوط نوازل ابن الحاج وأهمية مادته التاريخية، ص25.

<sup>(3)</sup> سورة الشعراء 227.

<sup>(4)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 744.

<sup>(5)</sup> قال الصفدي: بفتح الباء، نسبته إلى بَرجة، من عملِها ـ أي ألمرية ـ. وفي معجم البلدان: مدينة بالأندلس من أعمال ألبيرة، كذا قال ياقوت، ثم ذكر أنه ينسب إليها أبو الحسن الجذامي المقرئ، وقال: قال أبو الوليد يوسف ابن عبد العزيز الأُندي:

مسلم، وكتب فتياه عقب السؤال المكتوب في النازلة، ودفع إلى أبي بكر ابن الفصيح، وأبي القاسم بن ورد وغيرهما من فقهاء ألمرية ومشايخها؛ فكتب كل واحد منهم فيه بخطه موافقين فتوى الجذامي، فغاظ ابنَ حمدين ذلك وكسر منه (1).

وقد أشارت نازلة أن فقيها تعرض لإحراق كتبه بعدما أخرجوها من بيته، وذنبه الوحيد الذي كان سببا في هذه المصيبة؛ أنه أفتى بالرخصة في الطلاق الثلاث (2)، وقصة حرق كتب الإمام ابن حزم شاهدة على ما نحن بصدده، وهي قصة أشهر من أن تُذكر.

ولا يخفى على أحد الفتن التي كانت تعيشها الأندلس أيام الطوائف والمرابطين، سواء ما تعلق بالفتن الداخلية بسبب الحروب التي كان يشنها ملوك الطوائف على بعضهم البعض، أو بسبب الفتن الخارجية التي كانت تأتيهم من قبل العدو المتربص، وتغلّبه على كثير من بلدان الأندلس فيما سمى بحروب الاسترداد.

على أن ذلك لم يخمد أنفاس الثقافة الأندلسية في ذلك الحين، فقد كانت هناك بقية من العلماء الأندلسيين الذين أدركوا الازدهار في عهود الاطمئنان فحفظوا للأندلس كثيرا من علمها وثقافتها، فرغم هذه التقلبات والاضطرابات فإن الحركة الفكرية شهدت ازدهارا، ولا سيما في الأوقات التي تسكن فيها الصراعات وتخمد فيها نار الفتن، وساعد على ذلك أن أغلب ملوك الطوائف كانوا من العلماء والأدباء، وكانت قصورهم مجامع علمية للعلماء والفقهاء، ومنتدى للأدباء والشعراء، وكانوا يتنافسون في استدعائهم وتشجيعهم لما في ذلك من المجد والفخر، فكان لهذا التنافس أثره الطيب في إذكاء الحركة العلمية، وتنشيط النهضة الأدبية والفكرية، وازدهار العلوم الفقهية (3).

ورغم ما تُسَبِّبُه هذه الفتن من انعدام الأمن واضطراب الأحوال؛ إلا أن الحياة العلمية التي اعتادها أهل الأندلس بقيت مستمرة حتى بعد سقوط بعض البلاد في يد الصليبين، ففي ترجمة

هو منسوب إلى بَرجة من أعمال ألمرية. فلعل ألبيرة المذكورة أوَّلًا وهم من الناسخ. الحموي، معجم البلدان، ج1، 374. الصفدي، المعجم، ص283.

<sup>(1)</sup> ابن الأبار، المعجم، ص283. 284.

<sup>(2)</sup> محمد المنوني، دعوة الحق، ص264.

<sup>(3)</sup> الشعبي، الأحكام، ص28.

أبي بكر الحجري البلنسي الذي انتقل من بلنسية مع أبيه بعد سقوط بلنسية سنة (487هـ/1094م) في يد العدو، نجد أنه عاد إليها فأخذ علم العربية عن أبي محمد البطليوسي، وتفقه بأبي القاسم بن الأنقر السرقسطي (1).

وهذا يجعلنا أمام تساؤل كبير؛ فهل يعني هذا أن العدو المتغلب كان يسمح للمسلمين بممارسة نشاطهم العلمي بكل حرية، أم أنهم كانوا يقومون بذلك خفية؟ فهذا ما يحتاج إلى مزيد بحث.

وخلاصة القول أن النشاط العلمي كان يأخذ خطا متناوبًا، يقلُّ إذا كثرت الفتن والاضطرابات، ويزدهر إذا حلّ الأمن والاستقرار، ولا يعني هذا أن جذوته كانت تخمد تماما إذا حلّت الفتن، بل يخفت ضوؤها قليلا ولا ينطفئ، ومما أعان على نشاط الحركة العلمية تنافس ملوك الطوائف لأيّهم يكون السبق في إزهار غصن العلم، ثم جاء عصر المرابطين الذي عرف نوعا من الاستقرار دام نصف قرن من الزمان.

124

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الذهبي، المستملح، ص $^{(1)}$ 



وفيه:

- + المبحث الأول: الأسرة الأندلسية
- + المبحث الثاني: ملامح الحياة الدينية
- + المبحث الثالث: القضاء والحسبة ودورهما في المجتمع الأندلسي
  - ♣ المبحث الرابع: الوظائف والحرف في المجتمع الأندلسي
    - + المبحث الخامس: مظاهر وعادات المجتمع الأندلسي





#### المبحث الأول: الأسرة الأندلسية.

إن الأسرة هي اللبنة الأولى التي يبنى عليها كل مجتمع على وجه الأرض، ولذا أردنا أن نسلط الضوء على هذا المُكوِّن المهم للمجتمع من خلال مصادر الحسبة والنوازل، ونتعرف على الزواج وما يتعلق به من خطبة ومهر ونفقة وغير ذلك، وعلى حالات الاختلاف والطلاق كيف عالجتها هذه المصادر.

#### أولا. الزواج قبل البناء وبعده:

#### 1. الخِطبة والولى والشهود:

الهزل والجد في النكاح سواء، وهنا مسألة توضح ما سبق، إذ قال رجل: لو خرج إليَّ رجل لزوجته ابنتي فلانة بعشرة دنانير، فقال من حضر معه: تزوجتها، فقال قد فعلتُ، ثم قال الأب المُنكِح كنتُ أهزل، وأجاب الفقهاء بأن النكاح قد كمل بينهما، إذ هزل النكاح حِدِّ (1).

معلوم أن الحرة يقوم أحد عصبتها بتزويجها، وهو المعروف بالولي، والولي يكون من قِبَل الأب ولا يكون من قِبَلِ الأم ولي (2)، غير أن هناك مسألة فرضها الواقع؛ وهي: من يتولى تزويج الخادِم التي أُعتِقت؟ كشفت لنا النوازل عن الخادم التي تعتقها مولاتها، وتريد بعد ذلك الزواج، فكان الأمر عندهم أن توكِّلُ مولاتُها من يقوم بعقد نكاحها، فإن ماتت المُعتِقة، وأرادت المُعتَقة الزواج؛ لم يل عقد نكاحها إلا من كان من عُصبة مُعتِقتِها ولا يكون أجنبيًا، فإن لم يبق أحد من عُصبتها أحدٌ فيُنكِحُها السلطانُ (3).

والذي يتولى التزويج لا بد أن يكون رجلا لا امرأة، وأن يكون حرًّا لا عبدًا، فقد قدّمت امرأة تدعى حواء، عبدَها على إنكاح أمتها من عبدٍ آخر، فقال الفقهاء: لا يصح ذلك ولا يجوز تقديمها للعبد على ذلك، وحضر في هذا الأمر ابن رشد وابن الحاج (4).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص139.

<sup>(2)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص51.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص443.

<sup>(4)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص444.

# 

وللأخ أن يتولى تزويج أخته إن كان غير سفيه، فقد كانت صبية تحت نظر أمها وتحت إيصائها مع أخيها بتقديم أبيها، فقدّمت الأم أخا الصبية لعقد نكاح أخته، فأفتى ابن حمدين بأن يبدّل الصداق فقط، ولم ير فسخ النكاح (1).

والابن أيضا يستطيع أن يتولى تزويج أمه، كما حدث سنة (511ه/1117م) أن رجلا كان هو وأخته إلى نظر أمه، فزوّج أمه وأخته فأفتاه ابن الحاج بنفاذ ذلك (2).

ونزلت نازلة مثلها سنة (511ه/1117م) فظهر لابن رشد وابن الحاج أن الفتيا فيها أن يُنظر للأخ؛ فإن كان سديدًا لا بأس به نفذ النكاح، وإن كان سفيهًا غير سديد فسخ النكاح وجُدّد الصداق، قال ابن الحاج: " وهذا الذي كتبتُه هو أحسن ما يُقال فيه، وعليه توافقتُ مع ابن رشد"<sup>(3)</sup>.

وقد جعلت خطة خاصة بعقود النكاح تدعى خطة المناكح، يقوم القائم على هذه الخطة بتزويج من يريد الزواج وتطليق من أحب الطلاق، وغير ذلك من أحكام النكاح، وقد يوليه القاضى في ذلك أو أمير البلدة، ومما سئل عنه ابن رشد: موت من ولاه هذه الخطة فهل تنتقض أحكامه المقدم للمناكح بموت من قدمه (4).

ويُعهد إلى الموثقين القائمين بمذا الأمر ألا يعقدوا نكاحا بغير ولي في دنيئة ولا غيرها، حتى يثبت عند الإمام عدم الولى، بكرا كانت أو ثيبا غنية كانت أو فقيرة، شريفة كانت أو وضيعة، لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن ذلك (5).

ومما يتعلق بهذا ترتيب الأولياء في الولاية على المرأة، فلا يعقد الموتّقون بإذن الولى الأبعد مع وجود الأقرب، فإن تسوّر الأبعد على العقد وتم الدخول بالزوجة فإنه يؤدّب، لأنه تسوّر على حق غيره وأوطأ الفرج على غير سنة (6).

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص444. 445.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج3، ص445.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج3، ص445.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الونشريسي، المعيار، ج10، ص11.10.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص51.

<sup>(6)</sup> نفسه، ص61.

ومن الغرائب الواقعة في هذا الباب استعارة الولي للزواج، كما حدث أن رجلا تزوج امرأة وعقد نكاحها ولي، ثم ظهر أنه ليس بولي لها، فسُـجنت المرأة والزوج، وهرب الولي، ثم أُحضر الزوج فحلف أنه لا علم له بأنه ليس وليها، وأقرت الزوجة، فأفتي بأن سجن الزوجة أدبها، وفُرّق بينهما، ووجب الاستبراء بثلاث حيض، ووجب على الزوج كراء السكنى في هذه المدة، وحدثت هذه النازلة سنة(513ه/119م) (1).

وهناك واقعة أخرى تدعو للاستغراب، وهي أن امرأة بنت خمسة عشر عاما، زوّجها عمُّها وقال إنه وليها لا ولي لها غيره، فلما دخل الزوج بها ومكث معها أزيد من شهر كرهته وهربت منه، وتنصّل العم من كونه عما لها (2).

#### 2 المهر والجهاز:

أما عن مقداره، فيختلف حسب غنى الزوج أو فقره، فمما أوضحته كتب النوازل، أنه كانت المرأة تُمهَر أحيانا دارا كاملة  $^{(8)}$ ، وقد يسوق إليها زوجها نصف أملاكه  $^{(4)}$ ، وقد يساق إلى المرأة ربع الملك الموجود بقرية معينة  $^{(5)}$ ، وقد يساق إليها جميع الملك الموجود بقرية ما $^{(6)}$ ، أي أن يكون للزوج أملاك في قرى مختلفة، فيحدد منها ما شاء ويسوقه مهرا إلى زوجه، أو يسوق إليها نصف حقل يعيّنه ويصفه  $^{(7)}$ ، وهناك من ساق لزوجه سواري فضة قيمتهما عشرون دينارا وامرأة أخرى أُصدِقت مائتي دينار  $^{(9)}$ ، وقد يتولى الصداق الأبُ نيابة عن ابنه، كمن أصدق زوجة ابنه دارًا  $^{(10)}$ .

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص474.

<sup>(2)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص238. 239.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص240.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص247.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ج1، ص248.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، ص249.

<sup>(7)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص96.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، ص139.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، ص

<sup>.127</sup>نفسه، ص

والصداق الذي تعطاه الزوجة لها حرية التصرف فيه، وليس لزوجها أن يلزمها بأن تتجهز به، فإلزام الزوج زوجته بأن تتجهز بصداقها مسألة لا أصل لها في المذهب، إلا الجري على حكم الغُرف، فيلزمها فقط ما غلب التعارف عليه، وما عدا ذلك فإنه خارج عن اللزوم (1).

وفي كثير من الأحيان يشطر المهر إلى شطرين، مقدّم ومؤخر، والمؤخر من الشطرين يدعونه الكالئ، وربما تأخر الزوج في إعطاء زوجته الكالئ من المهر، ويدوم ذلك لسنوات، وفي مثل هذه الحال يتدخل الأب ويطالب بإتمام مهر ابنته عند القاضي، غير أن القضاة كانوا يردون الأب في مثل هذه المطالبة، ويقولون له: لا يجوز لك التكلم إلا بوكالة، لأن المرأة عندهم إذا مكثت أعواما عند زوجها خرجت عن نظر أبيها، إلا في حالة دوام سفهها وسوء تدبيرها وتبذيرها أموالها (2).

وبعض الزوجات تتنازل لكرمهن وسماحة نفوسهن لأزواجهن عن شطر المهر الباقي بعد الزواج وتُشهد على ذلك (3)، وربما يكون هذا التنازل عن شطر المهر لما تراه المرأة من قلة مال زوجها ورقة حاله.

ومما يذكر هنا أن الأب كان أحيانا يشارك في جهاز ابنته، غير أنه كانت تحصل بعض المشاكل؛ كطلب الأب استعادة ما جهز به ابنته لكونه عارية فقط وليس هبة، في حين أن البنت وزوجها ينكران ذلك، وتحصل الخصومة وترفع إلى القضاء كما حدث بقرطبة سنة(457هـ/1065م).

ومثال ذلك الذي جهّز ابنته من المهر المقبوض ببعض الثياب، ثم حصل بين الأب والزوج خلاف، وطلب الأب أن يحتسب له من المهر بثمن الثياب، وأبى الزوج ذلك، وكان جواب الفقهاء أن على الأب أن يترك في بيت البناء مقدار النقد من الجهاز لا يحتسب في ذلك بشيء من ثمن الثياب المشتراة (5).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص140.

<sup>(2)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص223.

<sup>(3)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص 156.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(4)}$ 

<sup>.441 .440</sup> م وازل ابن الحاج، ج $^{(5)}$  ابن الحاج، نوازل ابن الحاج،

#### 3 الهدايا والنفقة:

ومن العادات الجارية بالمجتمع الأندلسي في عصري الطوائف والمرابطين؛ أن الزوج يُهدي لزوجته قبل البناء بها بعض الهدايا، وقد تكون من اللباس كالخفاف أو الجوارب أو غيرها، غير أنه كانت تحدث المشاحة أحيانا حول هذه الهدايا حين التنازع وعدم إتمام الزواج، فيريد الزوج السترجاعها، وتأبى الزوجة، وقد أفتى الفقهاء بأن للزوجة الحق فيها، وألا تعيدها إلا إن شاءت ذلك، فإن أبت أو أبى أبوها فلا يُلزِمها القضاء بردها (1).

وكان الوالدان يهديان أحيانا أولادهما عند الزواج بعض الهدايا المختلفة، ويعبر الفقهاء عن الهدية بالتِّحلة، وقد تكون هذه الهدية أو النحلة ذات قيمة كبيرة كدار مثلا، وربما عُقِد على ذلك النكاح، وقد يشترط الناحل من الوالدين شرطا يعود على الهدية بالبطلان والفساد، كما حصل في نازلة أن أمَّا نحلت ابنتها عند زواجها دارا، واستثنت غرفة تسكنها مدة حياتها، فإن ماتت ألحقت الغرفة بالدار، ولم ير الفقهاء ذلك جائزا، واعتبروها نحلة فاسدة (2).

وقد كان يتم كُتْبُ العقد بذلك، كما جاء في وثيقة:" إن الدار التي يسكنها مع ابنته فلانة كان قد نحلها إياها عند عقد نكاحها مع زوجها"(3).

وربما مات الناحل قبل أن يحوز المنحول ما نحله إياه من دار أو مال، مما جعل الفقهاء يفتون في ذلك لحسم النزاع، فذهب البعض إلى أن النحلة نافذة ولو لم يحُزْها المنحول، وخالفهم في ذلك آخرون (4).

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص223.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص263

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص263.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص264.

وإن ما يتعلق ببعض النفقات كنفقات الوليمة فالأصل أن يكون على الزوج لقول النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الرحمن بن عوف: " أولم ولو بشاة" (1)، وليس عليه تكاليف الماشطة التي تمشط شعر العروس ولا المُزيّنَة، كما أنه لا يُلزم بإعطاء أجرة الضاربة على الدف (2).

كما أن النفقة على الزوجة والأولاد في الشريعة الإسلامية تجب على الزوج، غير أنه مما كان يحدث أحيانا بين الزوجين أن تلتزم المرأة بالنفقة على ابنها لسنوات معدودة، وربما حصل لها ضيق يُعجزها عن التزام النفقة، وربما ماتت قبل إتمام السنوات المعدودة التي التزمتها، فيطالب الزوج والد الزوجة بإتمام ما على ابنته مما التزمته من نفقة، ويحصل في ذلك النزاع ويرفع إلى القضاء، كما كتب فقهاء بطليوس إلى القاضي أبي الأصبع ابن سهل في عشر الخمسين والأربعمائة يسألونه عن مسألة من هذا النوع نزلت عندهم ببطليوس (3).

وقد كان لبعض الزوجات بالأندلس خادمات يخدمنهن، ثم يحصل الانفصال بين الزوجين في بعض الأحيان، وقد تكون المطلقة حاملا أو مرضعا، ولكن بمجرد انفصالهما تفقد حقها في الخدمة، ويبقى للمرضع زيادة في الأجرة للخدمة إذا كان زوجها موسرا، أما إن كانت حاملا ومرضعا في نفس الوقت فيرى البعض أن لها نفقة الحمل ونفقة الرضاع (4).

وثما يتعلق بالإنفاق الإنفاق على الربائب، إذ من المعلوم أنه ليس واجبا على الزوج، غير أن بعض الأزواج يتطوع بالإنفاق ما دامت العلاقة الزوجية قائمة (5).

#### 4. مراسيم العرس:

ومن المعروف قديما وحديثا أن العرس يقام له حفل خاص به، ويسمى حفل الزفاف أو حفل العرس، ويحضره الرجال والنساء، وفي عادة المجتمعات الإسلامية أن يجتمع الرجال منفصلين

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب الوليمة حق، (5155)، كتاب مناقب الأنصار، باب إخاء النبي صلى الله عليه وسلم بين المهاجرين والأنصار، (3781) وفي مواضع أخرى، ومسلم، كتاب النكاح، باب الصداق وجواز كونه تعليم القرآن وخاتم حديد وغير ذلك من قليل أو كثير، واستحباب كونه خمسمائة دراهم لمن لا يُجحف به، (1427)، وفي مواضع أخرى. (221) ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ص223.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص273

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص278.

<sup>(5)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص136.

عن النساء إلا ما ندر من اختلاط الجنسين في بعض المجتمعات غير المحافظة، ويعم هذا الحفل الفرح والسرور، ويتناول الحاضرون ما يقدمه أهل الوليمة من طعام ومشروبات وحلاوى، وقد تصحبه بعض العادات كالغناء أو إنشاد الشعر واللعب بالخيل وغير ذلك مما يختلف من بلاد لأخرى.

ومما يتعلق بالعرس أن النساء كانت تذهبن إليه كما أشرنا سابقا، وقد يكون ذهاب المرأة لعرس الأقرباء كما يكون لعرس الأجانب، وقد فرّق الفقهاء بين من يترك امرأته تمشيي لعرس الأقرباء فهذا لا شيء عليه، وإن تكرر هذا الأمر، أما من تركها تمشي لأعراس الأجانب وتدمن على ذلك، فهذا عدُّوهُ جرحةً في شهادته، ولا سيما إن كان في العرس ما لا يُباح (1).

وقد لوحظ وجود بعض المنكرات عند اجتماع النساء في الأعراس، ومنها التبرج، " وقلّما تخلو أعراس النّساء من مثل هذا"(2). ولا شك أن عدّ التبرج هنا منكر وهو بين النساء خاصة؛ لأنه تكشّفُ بعض النساء وإظهارهن لما لا يجوز إظهاره حتى بين النساء، وإلا فإظهار مثل الشعر وإن عُدّ تبرجًا أمام الرّجال فهو ليس كذلك أمام النساء.

ولعل هذا مما ينبئ عن عسر تعدد الزوجات في المجتمع الأندلسي، وتمسك نسائه بالبقاء منفردات في عصمة الزوج، وعدم سماحهن بأن تشاركهن غيرهن في الزوج.

#### 5 التعاون بين الأزواج.

مما أشارت إليه النوازل أن بعض النساء الموسرات لم تكن تبخل على أزواجهن، بل كن يوسعن على أزواجهن، من ذلك ما ذكره ابن الحاج أن من "المتعارف فيما وسع النساء به على أزواجهن، من ذلك ما ذكره استجلاب مودتهم، واستدرار صحبتهم وجميل عشرتهم"(3).

ومما نطقت به النوازل ما يقع من الخلافات حتى بين الأب وابنه، فيدعي الأب أنه غلامه من أمة كانت له، ويدعي الابن أنه ابن له من امرأة حرة بنت حرين، ويجيب ابن رشد في ذلك أن المرجع إلى السماع الفاشى عند الناس بحيث يكون مشتهرا اشتهارا يقع العلم به، أما عدم

(2) نفسه، ص87. الونشريسي، المعيار، ج8، ص69.

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص87.

<sup>(3)</sup> لعناني، مريامة، الأسرة الأندلسية في عصري المرابطين والموحدين، رسالة ماجستير، غير مطبوعة، ص83.

#### 6. تعدد الزوجات:

لقد ندب الشرع إلى تعدد الزوجات في قوله تعالى: " فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع"، لما في التعدد من مصالح متعددة، كالإكثار من الأولاد، وإعفاف الأنفس، والتقليل من ظاهرة العنوسة وغير ذلك، فهل كانت ظاهرة التعدد ظاهرة في المجتمع الأندلسي أم أنها كانت معدومة أو محدودة؟ فهذا ما نحاول الكشف عنه.

فالذي أسعفتنا به المصادر أنه كانت بعض النساء تنكر التعدد جملة وتفصيلا؛ بل كانت منهن من تشترط تطليق نفسها إن تزوج عليها زوجها (2)، وهذا الشرط كان يقع من بعض الأزواج طوعا منهم؛ كما فعل رجل تزوج امرأة وشرط لها عند عقد النكاح أن الداخلة عليها طالق، ثم تزوج امرأة أخرى فطلقت عليه (3).

#### ثانيا. الخلافات الزوجية والانفصال.

النزاعات بين الأزواج لا يخلو منه عصر أو مصر، وقد أرّخت النوازل في عصر الدراسة بالأندلس لبعض هذه النزاعات، التي غالبا ما تنتهي بانفصال الزوجين عن بعضهما سواء بالطلاق أو الخلع، وقد تحتدم النزاعات إلى أن تصل إلى حدّ القتل، ففي سنة (462هـ/1070م) حدثت واقعة مربعة إذ غُثر على امرأة تُدعى رحيمة بنت عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد بن شهيد، غُثر عليها مذبوحة ببيتها، واتُّم زوجها فطيس بن عيسى بن فطيس بفعل ذلك، مما دعا الحاجب سراج الدولة أبا عمرو بن عباد بن المعتمد إلى استحضار الوزير محمد بن يزيد صاحب المدينة بقرطبة والفقهاء، وقام الوزير بمشاورة الفقهاء بين يدي الحاجب، فأدلى كل بدلوه في المسألة (4).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الونشريسي، المعيار، ج10، ص157.156.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف ص123.

<sup>(3)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص 152.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  سهل، ديوان الأحكام الكبرى،

#### 1. أسباب الخلافات الزوجية:

الخلافات الزوجية لها أسباب كثيرة، وقد ذكرت مصادر الراسة بعضها، ومن أفحش تلك الأسبباب اتمام الرجل لأمرأته بالزين، وإنكاره أن يكون حملها منه، وقد وقع مثل هذا بقرطبة سنة(459هـ/1067م)، حين طالبت امرأة تدعى فاطمة بنت الزبير زوجها بنفقة حملها وقالت: إنه منه، وأنكر زوجها المسمى عبد الرحمن بن محمد أن يكون الحمل منه، وقال: إنه اعتزلها قبل تطليقها بنحو سبعة أشهر، إلا أنه لا يدري هل حاضت بعد اعتزاله إياها أم لم تحض...في نازلة يطول شرحها وسرد أجوبة الفقهاء الذين شاورهم القاضى فيها (1).

ومن أسباب المشاكل التي تحدث قبل البناء ما يترتب على رقة حال الزوج وقلة ذات يده، بحيث لا يجد الصداق فيتأخر البناء، ولأجل هذا كلف الفقهاء من كانت هذه حاله بالنفقة على أن يُفسح له في أجل الصداق، فإن لم يجد نفقة أيضا أُجِّل في الصداق مثل الأشهر إلى السنة، وإن وجد النفقة أُجِّل السنة والسنتين، وحدث أن طالبت امرأة ضامنا بالصداق مدة تأجيله له، فأفتى ابن الحاج بأنه لا يلزمه ذلك ووافقه على فتواه ابن رشد (2).

وقد تحدُثُ قبل البناء خلوة بين الزوجين في بيته أو بيتها، ويترتب على ذلك الوطء، ثم ينكر الزوج أنه جامعها، وتدعي الزوجة ذلك، فالقول هنا قول المرأة ولها الصداق، كما نزلت بغلام ابن رشد، فأفتى أبو الوليد هشام بن العوام فيها وهي صغيرة بأن تُسأل، فإن قال إنه جامعها أن لها الصداق كله دون يمين، وأخذ والدها في ذلك مع القاضي أبي عبد الله بن حمدين فرأى ذلك أيضا (3).

ومن المشاكل التي تقع بين الزوجين إنكار الزوج حمل زوجته منه، واتهامها بالزبي ووصولهما إلى اللعان (<sup>4)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص 317.

<sup>(2)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص 457. 458.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج3، ص 465. 466

<sup>(4)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص131.

ومما يشاكل هذه المسألة مسألة امرأة ظهر بما حمل فادّعت أنه من زوج غائب، ففرق الفقهاء بين كونها طارئة أو من أهل البلد، فإن كانت طارئة فلا تحتاج إلى بينة ولا حدّ عليها، وإن كانت من أهل البلد؛ فإما أن يكون أمر زواجها فاشيا فشوا يقوم مقام البينة فلا حدّ عليها، وإن كان غير ذلك فإنها ثُحَدُّ (1).

وقد يحصل أحيانا سوء تفاهم بن الزوجين يؤدي بهما إلى حد الافتراق، كمن حلف بطلاق امرأته ألا يسكن مع خادمها، فخرجت امرأته مع خادمها وحلفت هي أيضا ألا ترجع إلا مع خادمها، فأفتى ابن رشد بأن للزوج أن يرد زوجته إلى داره دون الخادم وتحنث الزوجة في يمينها، إلا أن ترفع الأمر إلى القاضى ويحكم بردّها إلى دار زوجها فلا حنث عليها (2).

ومما يحدث بسببه الخلاف والمشاكل وجود العيوب بأحد الزوجين، كداء الفرج الذي يصيب المرأة، والعنة \_ وهي عدم القدرة على الجماع \_ أو عدم وجود الذّكر عند الرجل، مما يُلحق الضرر بأحد الزوجين، فمن ذلك أن رجلا تزوج امرأة فأصابها رتق (3)، واختلف قول الفقهاء في هذه النازلة بين جواز فحص النساء لها للتأكد وبين المنع من ذلك (4)، وتزوج رجل آخر امرأة فوجدها ثيبا، ففي هذه المسألة نبه الفقهاء بأن على الزوج أن يذكر بأنه لم يجدها بكرا، ولا يقول وجدها مفتضة، لأن ذلك يوجب الحد عليه، لأنه قذف لها بالزنا، وقد تفقد المرأة عذرها الصداق الوثبة وما أشبهها، كما حكموا بأنه يلزمه الصداق كله (6)، وهذا جار على مذهبهم بأن الصداق يجب بمجرد الخلوة وإرخاء الستور.

ومن غرائب النوازل أن رجلا يُدعى سعيدًا من أهل مرسية، قام على امرأة بكر تدعى ابنة ابن ميسرة من أهل وادي الحجارة، فزعم أن أباها أنكحها منه وأنكرت هي وأبوها هذا النكاح،

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص132.

<sup>.439</sup> بن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> امرأة رتقاء بيِّنةُ الرّتَق: لا يُستطاع جِماعها، أو لا حَرْق لها إلا المبالُ خاصة. الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة رتق، ص797.

<sup>(4)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص451.

<sup>(5)</sup> العُذرة بوزن العُسرة: البَكَارة. الرازي، مختار الصحاح، ص201.

<sup>(6)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص452.

فثبت النكاح وسُـــجِّل للزوج بالنكاح، فهربت الزوجة ووالدها، فبينما هو يريد أن يتبعها توفي، وتفرّع عن هذه النازلة مسألة استحقاق المرأة الميراث من عدمه، فأفتى الفقهاء بأنها إن رجعت إلى الإقرار بالنكاح كان له الميراث وإلا فلا (1).

ومما يقع عدم التصريح بأن المرأة ثيب من زواج سابق، كما حصل أن تزوج رجل امرأة على أنها بكر فوجدها ثيبا من زوجين، وهذا ينبني عليه مسألة قيمة الصداق، والخيار بين إمضاء الزواج أو الفراق، فقال الفقهاء الواجب أن تُردّ إلى صداق مثلها، وإن كان الزوج لم يدخل بها فهو بالخيار؛ أن يُفارق ولا يَلزمُه من الصداق شيء، أو يُقيم ويَلزمُه كله (2).

وقد تكون المرأة فاقدة للعذرية من جراء اغتصاب وقع لها، وذلك بعد خطبة الرجل لها ودفع صداقها، كما حصل لفتاة من حصن فرنحوش سئل عنها ابن الحاج أنها افتُضّت، والغصب مشهور يُقرّ به أولياء الفتاة، فلم يُرِد الزوج أن يبني بها وطالب بالصداق، قال ابن الحاج: " فأفتيت أنها مصيبة نزلت بها وبالزوج فيها، ولا يُنقص من الصداق شيء، فإن شاء أن يبني بها ويبقى معها، وإن شاء أن يُطلّق قبل البناء فيكون عليه نصف الصداق "(3).

بل قد تحدث خلافات بين الأزواج حول أمور تافهة، كالخلاف حول اللباس وما إلى ذلك، من ذلك أن تقول المرأة هذا الثوب لي، ويقول زوجها بل هو لي، وأنا كسوتكِ إياه، وكان الفقهاء يفصلون في مثل هذه المسألة بقولهم: إن كانت الزوجة في عصمته فالقول قوله، وإن كانت مطلقة إلا أنه كساها من أجل أنها حامل؛ فإن ادّعى أنه كساها إياه بعد الطلاق فهو مدّع، وإن ادّعى أنه كساها إياه قبل الطلاق فالقول قوله (4).

وثما يقع أن يحلف الزوج بطلاق امرأته أو أنها لا تحل له إن فعل شيئا معينا، كما قال شريك لشريك له: إن حرثتُ معك أبدًا فلا تجب لي امرأتي. ولم ينو بذلك طلاقًا ولا غيره، فأُفتي بأنه يحلِفُ ويسقُط عنه اليمين إن حرث معه (5).

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص453. 454.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج3، ص455.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج3، ص456.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج3، ص455.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج3، ص455.

ومن أسبباب الخلاف إعراض الزوج عن مقاربة زوجته، كما حدث لامرأة مكثت مع زوجها أحد عشر شهرا منذ ابتنى بها، فأرادت مفارقته لما يلحقها من الضرر، وهو يأبي إلا أن تتخلى عن جميع مالها قِبَلَه (1).

ومماكان يقع أحيانا أن يغيب الزوج عن امرأته زمنا قد يطول وقد يقصر، إما بالخروج إلى الغزو أو إلى الحج، أو في مصلحة معلومة بينهما، وقد لا تعلم الزوجة وجهة غيابه، ويطول عليها الأمر ويلحقها الضرر فترفع أمرها إلى القاضي ليجد لها سبيلا.

كما حدث في كتاب شكوى مؤرَّخ برمضان سنة (457هـ/1065م)، قدمته امرأة تُدعى عاتكة بنت علي إلى القاضي، على زوجها مسعود بن أحمد، الذي غاب عنها منذ نحو عام، وشهد الشهود في هذا الكتاب بأن الزوج مسعودا كان قد أشهدهم على نفسه حين كتاب صداقها، أنه إن غاب أكثر من ستة أشهر في سوى الحج، فأمرها بيدها، فشاور القاضي في ذلك الفقهاءَ ليروا رأيهم في المسألة (2).

ومثل ذلك من أباح لزوجته تطليق نفسها إن غاب عنها مدة تسبب لها ضررا، ويُكتب في مثل هذا العقد:" وأباح لها فلان أن تطلق نفسها طلقة واحدة يملك الغائب فيها رجعتها إن رجع موسرا في عدتما"(3).

وهذا يجعلنا نتساءل عن أسباب تكرر هذه الظاهرة، هل غياب الأزواج سببه البحث عن الرزق في أماكن أفضل من بلادهم التي يسكنونها؟ أم ذلك كان بسبب الرباط على الثغور والمشاركة في الجهاد؟ ولا سيما أن بلاد الأندلس متاخمة لبلاد قشتالة وأرجون، والحرب بينها تأخذ حركة المد والجزر ولم تنته إلا بسقوط الأندلس، أم أن غياب الأزواج كان بسبب الرحلة في طلب العلم أو الحج؟ فكل ذلك وارد، غير أن نصوص النوازل التي بين أيدينا لم تفصح عن شيء من ذلك، إلا ما يمكن استنتاجه من نوازل قليلة جدا كالتي سبقت قريبا: "أنه إن غاب أكثر من

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص 292.

ستة أشهر في سوى الحج، فأمرها بيدها"(1). بخلاف كتب التراجم والرحلات فإنها قد ذكرت مثل هذه الأسباب وإن كانت غير صريحة.

ومثل ما سبق غياب زوج عن امرأته الساكنة بطليطلة، وذلك لأنه كان ناظرا للأحباس بقلعة رباح (2)، فهذا يكشف لنا أن الغياب قد يكون أحيانا بسبب العمل الذي يباشره الزوج.

وتكشف النازلة نفسها، أن هذا الزوج قد غاب مدة بطليطلة عن امرأته الثانية التي بقلعة رباح، وذلك لأن القاضي منعه إياها عملا بشرط زوجته الأولى التي شرط لها أن تُطلّق الضّرة الداخلة عليها، فكان سبب غيابه عن زوجته الثانية كما كشفت النازلة منع القاضى له منها (3).

ومما يحصل بسببه النزاع ما يلتزمه بعض الأزواج للزوجة الجديدة أنه لا يراجع مطلقته، فإن راجعها فالزوجة الثانية مطلقة، كما وقع سنة(457هـ/1065م) لرجل يدعى على بن طاهر الذي تزوج من امرأة تدعى مريم بنت أبي الوليد، وقد التزم لها بأنه لا يراجع مطلقته التي تدعى عزيزة بنت نعم الخلق، فإن راجعها فمريم تطلق عليه، فادعت مريم بأن زوجها راجع عزيزة، وزعم هو أنها امرأة أخرى كانت عنده من طليطلة واسمها أيضا عزيزة، ولكنها ابنة أصبغ وليست عزيزة بنت نعم الخلق (4).

#### 2. الطلاق والخلع:

#### أ. الطلاق:

مما يتعلق بالطلاق أنه يحدث أحيانا أن يخيّر الزوج امرأته بأن تبقى معه أو تختار أمرها، فإن قالت: اخترت أمري أو نفسي، قال بعض الفقهاء إنها مبتوتة ولا تحل لزوجها إلا إذا نكحت زوجا غيره، وقال البعض بأنها تسأل عما نوت في ذلك ونيتها معتبرة (5).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$  ص

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص 303.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص 304

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص 306. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ج1، ص 286.

وقد ذكرت إحدى النوازل أن رجلا يدعى محمد بن يوسف ابن الغاسل تزوج امرأة من طليطلة تدعى عزيزة، وشرط لها في صداقها أن بيدها أمر المرأة الداخلة عليها، أي الضرة، فلها ن تطلقها إن شاءت، وكان يطيل الغيبة بقلعة رباح، فتزوج فيها امرأة أخرى تدعى شمس، وذلك في المحرم سنة 453هـ، فقامت زوجته الأولى عند القاضي لطلاق ضرتها الداخلة عليها بحسب الشرط المذكور في الصداق (1).

وهذا الشرط كان يقع من بعض الأزواج طوعا منهم؛ كما فعل رجل تزوج امرأة وشرط لها عند عقد النكاح أن الداخلة عليها طالق، ثم تزوج امرأة أخرى فطلقت عليه (2).

والظاهر أن هذا التصرف يفعله الراغب في الزواج من امرأة معينة حتى يرضيها وتقبل بزواجه ولا تردّه، ثم يظهر له الزواج بعد ذلك من امرأة أخرى فيقع في مثل هذا الحرج.

وقد يحدث أحيانا أن يطلق الرجل زوجته مع غياب عقله، فإن ذُكّر بذلك لم يتذكر كما حدث في نازلة بقرطبة أن رجلا طلق زوجته ثلاثا في غشية اعترته فارق فيها عقله، فلما أخبر بذلك أنكره، وأخبر بأنه تعتريه غشيات يفقد فيها عقله، وله على ذلك عقدا شهد فيه الشهداء بغياب عقله أحيانا، ولما شاور الوزير صاحب الأحكام الفقهاء في ذلك، أجابوه \_\_ ومنهم ابن عتاب وابن القطان \_\_ بأن يحلف أنه ما نوى ذلك ولا قصده، وهو مصدق في يمينه ويخلى بينه وبين أهله(3).

ويحدث أحيانا أن يحلف المرء بطلاق زوجه معلقا ذلك بشرط، كمن حلف بالأيمان اللازمة على أخي زوجته داره، وأفتاه الفقهاء بتطليق زوجته (<sup>4)</sup>.

ومثل ذلك رجل ألفى امرأته قد أخفت بعض ثيابها، باعتها أو أعطتها أحد أبويها، فلم ينكر ذلك عليها، فلما تكرر الأمر حلف بأنها طالق إلا أن تعيد الثياب أو تأتي بعوضها، وسأل

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$  ابن سهل،

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(3)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص323.

الفقهاءَ في ذلك، فكان محصل جوابهم أنها إن لم تردّ الثياب أو عوضها فقد حنث الزوج في يمينه وامرأته طالق (1).

ورجل حلف يمينا لازمة ألا يدخل داره التي يسكنها إلا إن خرجت ربيبتاه عنها، ثم دخلها بعد ذلك، ووقعت الشورى في ذلك، فأفتى بعض الفقهاء بطلاق امرأته منه (2).

وقد يحلف الرجل بالطلاق على مسالة، ثم يتبين أن الأمر بخلاف ما قال، فيُحكم بالبينونة الكبرى بينه وبين زوجه، كما حدث لرجل اختلف مع زوجه في عدد دراهم عنده، فقالت له احلف بالطلاق الثلاث، فحلف أنها خمسة دراهم غير ربع، فلما حلف تبين له أنها ثمانية دراهم، فأفتاه ابن الحاج وابن رشد بأنها بانت منه بالثلاث (3).

والحلف بالطلاق ليس وليد المجتمع الأندلسي، ولا هو خاص بهذا العصر، بل كان منذ القديم، كما تدل عليه فتاوى المتقدمين، ولا يزال إلى عصرنا الحالي، وإنما ذكرناه لأنه صورة من صور المجتمع الأندلسي حفظتها لنا النوازل، وما كنا لنُخلي منه هذه الدراسة وهو من صميمها.

وقد يولد للزوجين أولاد قبل افتراقهما، وبعد أن يفترقا يتنازعان حول من تكون له الحضانة، وقد يتنازل أحدهما للآخر عن هذا الحق ولا يطالبه به إلا إذا طرأ طارئ، كما وقع بين زوجين خلّفا بنتا، وتركها أبوها عند أمها خمسة أعوام بعد افتراقهما، ثم طالب الأب بأخذ البنت لأن زوج أمها يستخدمها ولم يرض هو بذلك، ولم يعطه ابن رشد الحق في أخذها إلا إذا ثبت تضييع أمها لها، واستخدام زوجها لها (4).

#### ب. الخلع:

الخُلع له أسباب كثيرة، كوقوع ضرر على المرأة من عدم النفقة، أو تسلطه عليها وضربها، أو أن تكون به عِنّة لا يستطيع قربها، أو أن تكره المرأة من زوجها أخلاقه وتصرفاته، أو غير ذلك

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص332.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص336

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج3، ص476.

<sup>.240</sup> مسائل ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(4)}$ 

من الأسباب الكثيرة، فتختلع منه مقابل مال تعطيه إياه، ولقد أشارت مصادر بحثنا إلى بعض الصور في عصر الدراسة مما يندرج تحت الحياة الاجتماعية.

فقد خالعت امرأة زوجها على أن تتنازل عن مهرها المؤجل وغير ذلك مما تضمنه عقد الخلع، وعلى ألا تتزوج إلا بعد انقضاء عام من تاريخ الخلع، فإن تزوجت فعليها أن تغرم له مائة مثقال مرابطية، فأفتى ابن الحاج وابن رشد بأن الخلع جائز والشرط باطل، ولها أن تتزوج قبل العام ولا شيء عليها (1).

واختلعت امرأة أخرى من زوجها بكالئها (2)، وأسقطت عنه مؤونة حمل إن ظهر بحا وتكاليف الوضع، ومؤونة النفقة إلى غاية الفطام، وأشهدت على نفسها بذلك عدولا من الشهود، ثم ادعت بعد أنها عديمة المال، وأفتى الفقهاء بوجوب النفقة عليه إن ثبت عدمها وعسرها، ويطالب بما أنفقه عليها إذا أيسرت (3).

#### ثالثا. الميراث:

معلوم أن من أعظم الأحكام التي عنيت بما شريعة الإسلام أحكام المواريث، ولم تترك هذه الأحكام لاجتهادات العلماء، بل جاء النص القرآن وقد فصّلها فيها تفصيلاً؛ مبينا حق كلِّ ذي حق، مما يحسم مادة الخلاف إن عُمل به واحتُكِم إليه، فكيف كانت صورة الميراث في المجتمع الأندلسي إبان عصري الدراسة؟

لقد كشفت لنا بعض النوازل عن نزاعات تقع في مقدار الميراث، لا لكون حصة صاحب الحق يكون غامضا مقدارها، فهذا قد فصل فيه القرآن الكريم وبينته شريعة الإسلام التي يدين بحا أغلب المجتمع الأندلسي تفصيلا دقيقا، وإنما يقع النزاع حول تحديد التركة نفسها ولا سيما إن كانت عقارا، مثال ذلك ما سئل عنه ابن عتاب أنّ ورثة امرأة تركت دارا، كان زوجها قد أمهرها إياها، وهذه الدار عبارة عن دارين متصلتين في صف واحد، ولكل منهما باب يولج منه إلى الأخرى، فلما ماتت المرأة طلب ورثتها بالدّارين جميعا على أنهما ملك للمرأة المتوفاة بالميراث، أما

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص469.

<sup>(2)</sup> المقصود به المهر المؤجل، وقد سبق ذكره في مبحث المهر.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(3)}$ 

زوجها فلم يُقرّ إلا بإحدى الدارين، فأشار الفقيه ابن عتاب بالصلح بينهما لعدم وضوح السؤال عنده، وإلا صارت الداران من موروث المرأة لاشتمال الحدود عليهما معا<sup>(1)</sup>.

وأحياناً يترك الميت تركة فلا تقسم بين الورثة، ويطول العهد بعد ذلك إلى مجيئ الأحفاد ومطالبتهم بحق آبائهم أو أمهاتهم، وهذا يعقد الحل عند القاضي أو المفتي لطول الأمد وانعدام الشهود، مثال ذلك أن رجلا توفي وترك ابنا وبنتين ومُلكًا، وعاشت البنتان مدة طويلة إلى أن تزوجتا وولدتا أولادا، ثم ماتتا وتركتا أولادًا وأزواجًا، وعاش الأزواج أيضا بعدهما مدة طويلة ولم يعرف لهم طلب في الملك المذكور، ثم بعد ذلك طالب أولاد البنتين بحق أمهاتهما في الملك المذكور، وقد مكث خال الأولاد مدة خمسة وعشرين عامًا يهدم ويبني ويغرس، ولم يطالبه أحد في هذه المدة كلها بشيء، فأجاب ابن رشد: إن كان الأمر كما ذكر، وكان الابن قد حاز هذا الملك وعمل فيه وغير بدون مطالبة أحد من الأزواج أو الأولاد، وادّعى بأن الملك صار له بمقاسمة أو شراء فالقول قوله مع يمينه (2).

وقد يحصل النزاع بين الورثة والسلطان، كما حصل في عهد ابن عباد، فقد رأى والي باغة التابع لسلطان ابن عباد \_ بسبب الفتنة \_ أن يضمّ ما بعُد عن سور المدينة، ويحيطها بسور ثانٍ ليتحصن الناس فيه، وكان من جملة ما دخل تحت هذا السور الجديد جنة لورثة، فاقتطع منها هذا الوالي الثلث أو أكثر وأقام فيها حوانيت وقيسارية وفرناً وغير ذلك، واستخلصه لبيت مال المسلمين، ثما أدى إلى السؤال عن هذه الواقعة (3)، وقد يكون تصرّفُ الوالي محضَ تعدّ، وقد يكون جاريًا على تقديم المصلحة العامة للمسلمين.

كما كشفت لنا المصادر عن صور إيجابية تتعلق بالميراث، خلافا للشائع من مسائل الميراث التي ينبني أغلبها على المشاحة والتخاصم، ومن هذه الصور الإيجابية أن رجلًا مات وكانت له قبيلة عظيمة، فشهد بعضهم أن قوما منهم هم المستحقون للميراث دون غيرهم كما

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$  ابن سهل،

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص244.

<sup>.248 . 247</sup> فسه، ص  $^{(3)}$ 

حصل في نازلة أجاب عنها ابن ورد  $^{(1)}$ . وآخرون شهدوا أن لابن عمهم الغائب موضعا عيّنوه، وأن فلانا من قبيلتهم أحق بهذا الميراث لأنه أقرب منهم  $^{(2)}$ .

وهؤلاء الأندلسيون لم يشاححوا غيرهم في الميراث كما يحصل كثيرا في مسائل الميراث، بل اعترفوا لأصحاب الحقوق بحقوقهم، وهذا يعطينا صورة مشرفة عن أمانتهم.

المبحث الثاني: ملامح الحياة الدينية:

#### أولا. عقيدة أهل الأندلس:

مسائل الاعتقاد من المسائل التي أسالت حبرا كثيرا وأثارت جدلا كبيرا في أوساط المسلمين في القديم والحديث، وكان السلف الأول لا يخوضون في علم الكلام، ولا يرون الخروج على الحكام، ويدينون بالفضل لآل البيت والصحابة أجمعين، إلى غير ذلك من مسائل العقيدة التي عرفوا بسلامة منهجهم فيها، حتى ظهرت طوائف بعدُ كان مبدؤها في عصر الصحابة كالشيعة والخوارج، ثم بعدهم أهل الكلام من المعتزلة وغيرهم، وظهرت البدع وكثر الخلاف بين المسلمين، وتفرقت الأمة إلى طوائف، والأمر باقٍ على ذلك إلى يوم الناس هذا.

وكان اعتقاد الأندلسيين في الجملة سنيا، ومن ذلك معرفتهم لفضل السلف، فلم يكونوا ينتقصونهم كحال الشيعة، ولهذا قال الحميدي: "ومن فضلها أنه لم يُذكر أحدٌ من السلف إلا بخير "(3). وقال ابن جرج (4): "أحسن ما يفعله الناس اتباع السلف الصالح رحمهم الله، وكل من فعل فعلا لا يشبه السلف الصالح فممنوع "(5).

غير أنه كان بالأندلس أقليات ليسوا من أهل السنة، فـ" أهل وادي بني توبة في الأندلس معتزلة، وأهل بلفيق بغرب ألمرية همدانيون شيعة، والحاجب موسى والوزير أحمد ابنا حدير، وابن

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص113.

<sup>.113</sup>نفسه، ص

<sup>(3)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص27.

<sup>(4)</sup> عبد الرحمن بن سعيد بن جرج، يكني أبا المطرف، سكن قرطبة وأصله من إلبيرة، روى عن ابن أبي زمنين، ورحل إلى المشرق وأخذ بالقيروان عن القابسي والداودي، من تلاميذه أبو عمر بن مهدي المقرئ، كان حافظا للمسائل له حظ من النحو، توفي سنة 439هـ. ابن بشكوال، الصلة، ج1، 424.

<sup>(5)</sup> الفاسي، عبد الرحمن، خطة الحسبة، الدار البيضاء، دار الثقافة، الطبعة الأولى 1404هـ-1984م، ص141.

عمهما أحمد بن موسى، والوزير عبد الرحمن بن الحاجب موسى، وسعيد ابن الوزير أحمد معتزلة كلهم"<sup>(1)</sup>. ومنهم محمد بن عبد الله بن مسرة كانت له مقالات شنع عليه بسبها، قال الحميدي: " وله طريقة في البلاغة وتدقيق في غوامض إشارات الصوفية وتواليف في المعاني، نُسبت إليه بذلك مقالات نعوذ بالله منها" <sup>(2)</sup>.

ولقد تأثر بالمذهب الأشعري جملة من العلماء، كأبي الوليد الباجي (3) وأبي بكر ابن العربي وغيرهم، في حين كان علماء آخرون على مذهب أهل الحديث في صفات الله وأسمائه يمرونها كما جاءت ولا يخوضون في تأويلها ولا تكييفها، ويثبتونها بلا تعطيل ولا تمثيل، ومن أبرز علماء هذا القرن الحافظ أبو عمر عبد البر.

وذِكرُ هؤلاء الأفراد بأسمائهم وأنهم كانوا على اعتقاد مخالف لاعتقاد أهل السنة يدل على أنهم استثناء في المجتمع الأندلسي، وأن الأعم الغالب كانوا على اعتقاد أهل السنة، ولعل ذلك يرجع إلى كون أهل العلم والفقه كانوا مالكية، ولا يخفى أن المالكية سنيون، وأن لهم الأثر الكبير في ترسيخ مذهب السنة وقمع المذاهب المنحرفة ومحاربة الطرق المبتدعة، مما جعل بعض الدارسين يفرد جهودهم في ذلك بدراسة كاملة (4).

#### ثانيا: محاربتهم للبدع والمخالفات:

كان أهل الأندلس عموما أصحاب تدين، لهم غيرة على دينهم الإسلامي، يحاربون المظاهر التي تخالفه، والبدع الطارئة عليه، ولا سيما تلك المتعلقة بالاعتقاد.

ولقد حفِظتْ لنا كتب الحسبة والنوازل صورا مشرفة عن الأندلسيين فيما يتعلق بهذه المسألة العظيمة، سواء تعلق ذلك بالحكام وأصحاب الوظائف السلطانية العليا كالقضاء والحسبة، أو تعلق بالممارسات المشرّفة لعامة المسلمين.

<sup>(1)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج2، ص115 . 115.

<sup>(2)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص98.

<sup>(3)</sup> أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص26.

<sup>(4)</sup> انظر مثلا: إبراهيم التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة.

#### 1. ما يتعلق بجانب النبوة:

يعرِف كل مسلم أن الإيمان بالأنبياء هو أحد أركان الإيمان، التي من أنكر واحدا منها فهو منكر للجميع، ومن الإيمان بالنبوة \_ وعلى رأسها \_ الإيمان بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ولا يصير الرجل مسلما إلا بالشهادة له بالرسالة بعد الشهادة لله بالتوحيد، وتقتضي هذه الشهادة المحبة والتعظيم للنبي صلى الله عليه وسلم، وتبجيله وعدم التعرض له بالتنقص لا تلميحا ولا تصريحا، وكل ذلك قرره علماء الإسلام في كتب العقائد، وعرفته العامة وتمسكت به، وأنكرت على من يأتي بما يضاده أو ينقضه.

ومن الصور التي نجدها في الأندلس فيما يتعلق بهذا الجانب أن رجلا من أهل غرناطة عرض بالنبي صلى الله عليه وسلم قائلا: إن كنت سألثُ فقد سأل النبي، وإن كنت جهلتُ فقد جهل النبي". فشهدت العامة عليه بذلك، ورُفع أمره إلى القاضي، وشاور فيه القاضي الفقهاء، فغلظوا على قائل ذلك مُبيّنين حرمة النبي صلى الله عليه وسلم، وأن من تنقصه بشهادة العدول يُقتل، فإن لم يكن ثمة إلا شاهد واحد عدل، فالذي يجب عليه بذلك الأدب الموجع والتنكيل والسجن الطويل حتى تظهر توبته (1).

وفي سنة (457 هـ/1006م) شهد نحو ستين شاهدًا عند قاضي طليطلة أبي زيد عبد الرحمن بن عيسي الحشا على رجل يدعى عبد الله بن أحمد بن حاتم الأزدي، وكان ممن يزكي الشهود عند القاضي المذكور؛ شهدوا عليه بأنواع من الاستخفاف في حق النبي صلى الله عليه وسلم، وفي حق عائشة وعمر وعلي رضي الله عنهم، من ذلك وصفه للنبي صلى الله عليه وسلم باليتيم، ويتيم قريش، وقال عنه: لو كان يستطيع رقيق الطعام لم يأكل خشينه، وأن زهده لم يكن عن قصد، وقال عن عمر وعلي أنهما كانا أحمقين، وقال: لا يجب الغسل من الجنابة، وأنكر القدر وقال أشياء أخرى قبيحة. وفر إلى بطليوس، وشاور القاضي أبو زيد فقهاء طليطلة وكانوا أربعة، فاجتمعوا على وجوب قتله بعد الإعذار إليه، وأوجبوا على من آوى هذا الملحد أن يتبرأ منه حتى يقام الحق عليه (2).

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 880 ـ 882.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، ص 882 . 884.

ورفعت إلى ابن رشد نازلتان؛ إحداهما عن رجل قال: بالله الذي لا إله إلا هو لو أن نبيا مرسلا أو ملكا مقربا سبني لرددت عليه بمثل ما سبني به. والأخرى عن رجل عشار طلب من رجل قبالة، فكأن الرجل هدده بأن يشتكي به، فقال له: اغرم واشتك أنت للنبي. فأوجب ابن رشد التأديب الموجع على الأول إلا أن يكون من أهل الخير ممن لا يتهم في اعتقاده فيعفى من العقوبة ويؤمر بالاستغفار، وأوجب على الثاني العقوبة على كل حال. ثم ذكر أن هذه النازلة رفعت أيضا إلى شيخه ابن الحاج فأغلظ في حقهما القول، وأمر بالضرب المبرح بالسوط لكليهما وإطالة حبسهما في السجن (1).

#### 2- ما يتعلق بالبدع والكبائر:

لقد أبان علماء الأندلس عن شدة تمسك بالسنة ومجانبة للبدع والمحدثات، وكانوا ينكرون على من أحدث في الدين شيئا يخالف ما كان عليه القرون الأُوَل، وكتب النوازل والحسبة فيها طرف غير يسير من أجوبة الفقهاء الأندلسيين عما كان يرتكب من المحدثات.

من ذلك ما رفع إلى ابن عتاب في خلاف جرى حول مرتكبي الكبائر والبدع، هل يعتبرون كفارا ويحكم عليهم بالنار، أم هم تحت المشيئة؟

فجاوب ابن عتاب \_\_ بعدما أظهر كراهيته للخوض في مثل هذه المسائل \_\_ بذم البدع جميعها وذم أهلها، وأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يمت حتى ترك أمته على الواضحة، وأمرهم بالتمسك بالكتاب والسنة.

وأفاض في بيان حكم الصلاة خلف أهل البدع، وساق أقوال أئمة المذهب في ذلك وما جرى في هد الفرع من الخلاف.

وقد ذكر ابن سهل هذه النازلة وساق أقوال العلماء في ذلك، وخلص إلى تقسيم البدع إلى قسمين؛ قسم منها يكفر صاحبه كالقول بتأليه عليّ رضي الله عنه، أو القول بخطأ جبريل عليهم السلام في توصيل الرسالة...وغيرها، وقسم لا يكفر صاحبه، بل يُعدُّ ضلالًا وزيغا عن

<sup>(1)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج2، 942.

الحق وعدولا عن السنة والجماعة؛ كقول المختارية (1) من الرافضة إن عليا إمام؛ من أطاعه فقد أطاع الله ومن عصاه فقد عصى الله، والأئمة من ولده يقومون مقامه في ذلك. وكقول صنف منهم بتفضيل على على جميع الناس، وكقول الشيعة منهم: أبو بكر وعمر أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعليّ أحب إلينا.

قال ابن سهل: "فهده كلها بدع خارجة عن رأي جماعة المسلمين لا نقول إنها كفر ولا إن معتقدها كافر، ولا يمتري ذو حس في خفتها عن التي قبلها، ولا في كونها من غير جنسها "(2).

ومن ذلك استطلاع علم الغيب من جهة الخط، فقد أجاب ابن رشد منكرا على من الدعاه بجواب بدأه بقوله: "عصمنا الله وإياك من الاعتقادات المضلة، ولا عدل بنا وبك عن سواء المحجة، وجعلنا لكتابه متبعين، وبهدى أهل السنة والجماعة مهتدين"، ثم ثنى بالتصريح بأن ذلك من الكفر فقال: "وادّعاء مشاركة الله تعالى في علم غيبه، وما استأثر بمعرفته من ذلك دون غيره، ولم يطلع عليه إلا أنبياؤه ورسله، بواسطة تنجيم أو بخط في غبار أو غير ذلك، أو بغير واسطة، والتصديق بشيء منه كفر " (3).

وهذا يعطينا صورة أولية عن أهل الأندلس بأنهم كانوا ذوي ديانة وتسنن، وابتعاد عن البدع ونفرة منها، ومجانبة للكبائر وبعد عنها؛ مما جعلهم يخوضون في شأن مرتكبها هل هو كافر أم يدخل تحت المشيئة، وهذا لا يمنع ارتكاب آحادهم لها ووقوعهم فيها، والعبرة بالأكثر لا بمن شذ، ولا يخلو مجتمع من مخالفات.

ثالثا: الأركان العملية:

1. الصلاة:

<sup>(1)</sup> المختارية أصحاب المختار بن أبي عبيد الثقفي، كان خارجيا ثم صار زبيريا ثم صار شيعيا وكيسانيا، قال بإمامة محمد بن عبد الحنفية بعد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وقيل لا بل بعد الحسن والحسين. الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم، كتاب الملل والنحل، تحقيق محمد بن فتح الله بدران، أضواء السلف، 2009م، ج1، ص283.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(3)}$ 

إن الصلاة هي عمود دين الإسلام، وهي بعد الشهادتين أهم أركانه العظام، والفرَض ألا يتخلف عن أدائها مسلم، ولقد عُرف المجتمع الأندلسي بمحافظته على هذه الركيزة الأساسية من ركائز الدين وعدم التهاون فيها، ومن أجل هذا كثرت المساجد في مدن الأندلس وقراها، وتعددت الأوقاف عليها حتى تؤدي دورها المنشود.

وهذه الحالة العامة من المحافظة على شعيرة الصلاة هي التي جعلت الحالات الشاذة عنها أمرا مستغربا يدعو إلى السؤال والاستفتاء، ومنه سؤال رفع من مدينة ألمرية إلى أبي الوليد ابن رشد عن رجل ترك الصلاة عامدا حتى خرج وقتها، ويؤكد السائل فيه بأنه " أمر قد وقع"(1).

فهذه الواقعة كما دلتنا على أن لكل قاعدة استثناءً، وأنه يوجد في المجتمع الأندلسي من يقع منه التهاون في أمر الصلاة، إلا أنه يبين في المقابل من خلال سؤال هذا السائل الذي يبدو من أهل العلم؛ والذي يحمل هم هذه الواقعة ويسأل عن تفصيل الحكم فيها، مما يدل على أنها واقعة استغرب حصولها في مجتمع يحافظ على الصلاة، وإلا لما كان لاستغرابها معنى.

وهذا الاحتياط لأمر الصلاة والاهتمام بحا هو الذي أدى ببعضهم إلى القول بتكفير تارك الصلاة (2)، مع أن الذي عليه جماهير أهل العلم ومشى عليه فقهاء الأندلس أن تارك الصلاة ليس بكافر، إلا أنه يؤمر بأدائها فإن أصرّ على تركها يقتل (3)، وابن حزم ـ وهو من علماء عصر الدراسة \_ كان يخالف في مسألة قتل تارك الصلاة، مستدلا بحديث: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفرٌ بعد إيمان، وزنًا بعد إحصان، أو نفس بنفس " (4)(5).

#### 2- الحج:

الحج هو الركن الخامس من أركان الإسلام، وهو عبادة عظيمة وقربة جليلة، تهوي إليه أفئدة المسلمين من كل أقطار المعمورة، ووجوبُه على المسلم منوط بالاستطاعة كما قال تعالى:

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(2)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص

<sup>(4)</sup> أخرجه أبو داود، كتاب الديات، باب الإمام يأمر بالعفو في الدم، (4502) واللفظ له، وابن ماجه، كتاب الحدود، باب لا يحل دم امرئ مسلم إلا في إحدى ثلاث، (2533).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن حزم، رسائل ابن حزم، ج3، ص112.

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱ سُتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِي عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى ٱلنَّالِ عَنْ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ العَدُو المتاخم للحدود، وركوب البحر للسفر، وغير ذلك من الأسباب، للمعتد الشُّقّة، والخوف من العدو المتاخم للحدود، وركوب البحر للسفر، وغير ذلك من الأسباب، ولهذا نجد كثيرا من العلماء فضلا عن عامة الناس لم يقوموا بأداء فريضة الحج رغم يسار بعضهم وسعة مالهم، كابن حزم رحمه الله .

وهنا يمكننا أن نفتح نافذة للتساؤل عن الأسباب التي كانت تحول دون تمكن الأندلسيين من الحج، والتي توضحها أسئلة كثيرة وُجّهت لعلماء القرن الخامس والسادس الهجريين/ العاشر والحادي عشر الميلاديين، تدور هذه الأسئلة والأجوبة عنها حول الظروف الصعبة التي تجعل الحج أمام الأندلسيين عسيرًا بل قد يكون مستحيلا في بعض الأوقات، ومنها سؤال أمير المسلمين علي بن يوسف الذي أرسله إلى أبي الوليد بن رشد يسأله هل الحج أفضل لأهل الأندلس أو الجهاد؟ فنص ابن رشد على أن الحج ساقط عن أهل الأندلس في وقتهم هذا لعدم الاستطاعة التي جعلها الله شرطًا في الوجوب، لأن الاستطاعة القدرة على الوصول مع الأمن على النفس والمال، وذلك معدوم في هذا الزمان، وذهب إلى تفضيل الجهاد عليه، وهذا لمن حج حجة الإسلام وكانت الطريق مأمونة.

وقد أفاض ابن رشد في الجواب عن هذا السؤال بما ملخصه فيما يلى:

- . الحج ساقط عن أهل الأندلس في هذا الزمان لعدم الاستطاعة.
- ـ الجهاد أفضل لمن حج حجة الفريضة لما ورد فيه من الفضل العظيم.
  - . من لم يحج الفريضة وكانت الطريق مأمونة، فله حالان:

الأولى: إذا سقط فرض الجهاد على الأعيان بقيام من قام به؛ فيتخرج ذلك على الاختلاف هل الحج واجب على الفور أم التراخي.

الثانية: في المكان الذي يتعين فيه الجهاد على الأعيان فهو أفضل من حجة الفريضة قولا واحدا.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية 97.

\_\_ من يقوم بفريضة الجهاد من مُماة المسلمين وجنودهم فالجهاد هو الواجب عليهم، إلا من بلغ سنا يخاف أن يفوته الحج بتأخيره وذلك بين سنِّ الستين والسبعين (1).

ولأن قاصد الحج لم يكن يخلو طريقه في هذا الزمان من التغرير بالنفس والمال وتعريضهما إلى المهالك؛ أجاب أبو بكر الطرطوشي بأنه حرام على أهل المغرب، فمن خاطر وحج فقد سقط فرضه، ولكنه آثمٌ بما ارتكب من الغرر (2). وبمثل هذا أجاب اللخمي: " الحج مع هذه الصفة من الغرر ساقط، وتحامله بعد ذلك لا يسلم فيه من الإثم" (3).

وذِكرُ الطرطوشي لأهل المغرب هنا يدخل فيه أهل الأندلس، لأنما مغرب بالنسبة لمن كان بمصر أو غيرها من بلاد المشرق، والطرطوشي كان بمصر كما هو معروف في ترجمته، وانظر كيف نصّ على حرمته، والتصريح بالإثم عنده وعند اللخمي، مما يدل على المخاوف التي كانت في الطريق آنذاك، والتي قد تُعرِّضُ قاصد الحج إلى الهلاك، وهو ما تبينه نوازل أخرى، كالتي يسأل فيها صاحبها واصفا الطريق بأنه متعذّر، وأن ركوب البحر يغلب عليه الخوف من الروم، وأفادنا جوابٌ للخمي عن هذه المسألة بأن الطريق اليوم من الإسكندرية إلى مكة على صفة لا يلزم معها فرض الحج، ولا يأثم من تأخر لهذه الأحوال (4). والتخوف من السفر عبر البحر كان يتكرر في الأسئلة، فقد سأل المازريُّ الصائعُ:" فكيف ترى في ركوب البحر للحج على ما فيه من الأغرار؟"(5)، فكان مما تضمنه الجواب: ما ذكرتَه من أمر الحج فاصبر حتى يظهر للسفر والطريق وجه" (6). ولو كان الغرر المذكور في السؤال هو مجرد التخوف من أهوال البحر، لما كان وجهٌ لأمر الصائغِ المازريُّ بالصبر، وإنما يدل ذلك على خوف زائد على المعتاد، وذلك بسبب القرصنة النورماندية وقرصنة بني زيري وبني حماد، وزاد الوضع سوءًا بضعف بني زيري وسيطرة القرماندين على المدن الساحلية الإفريقية والحوضين الأوسط والغربي للمتوسط، وكانت العادة العادة النورماندين على المدن الساحلية الإفريقية والحوضين الأوسط والغربي للمتوسط، وكانت العادة النورماندين على المدن الساحلية الإفريقية والحوضين الأوسط والغربي للمتوسط، وكانت العادة

<sup>(1)</sup> انظر: ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج1، ص 2021 . 2026.

<sup>(2)</sup> الونشريسي، المعيار، ج1، ص433.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص435.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص434. 435.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج1، ص 435.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، 436.

في إفريقية السفر في البحر في مراكب النصارى، ويكرونها للمسلمين من إفريقية إلى الإسكندرية، إلى ناحية المغرب كذلك، وربما غدروا في بعض الأوقات، والتزامهم رهين دائمًا بقوة أمير تونس؛ فإن كان قويًّا خافوه وقلَّ أذاهم (1).

وبمثل ما سبق أفتى بسقوط الحج عن أهل الأندلس أبو عمران وأبو بكر بن عبد الرحمن كما في نوازل ابن الحاج (2)، وأفتى ابن حمدين في رجل قادر على الحج بجسمه وماله أنه إن كان من أهل الأندلس، أو قطر مجاور لها وهو قادرٌ على الجهاد أنه آكد عليه من الحج والنفقة فيه أفضل (3).

وما سبق من هذه الفتوى يعطينا صورة مقاربة لتعسر الحج عن أهل تلك البلاد، بسبب معوقات كثيرة سبق ذكرها أو ذكر بعضها.

غير أن قلة أداء الحج المشار إليها نسبية، وإنما تُذكر إذا ما قورنت الأندلس بغيرها من البلاد، وإلا فكثير من الأندلسيين تمكنوا من الحج رغم صعوبة الأمر، بل بعضهم كان يستأجر من يحج عنه إذا لم يتمكن من أداء الفريضة بنفسه (4)، رغبة في القيام بالركن الخامس من أركان الإسلام، وما سبق من فتاوى بإسقاط الحج عن الأندلسيين لم يكن قولا واحدًا متفقا عليه بين علمائهم، فهذا أبو بكر بن العربي يقول: " والعجب ممن يقول إن الحج ساقط عن أهل المغرب وهو يسافر من قُطر إلى قُطر، ويخرق البحار ويقطع المخارق في مقاصد دينية ودنيوية، والحال واحدً في الخوف والأمن والحلال والحرام وإنفاق المال وإعطائه في الطريق وغيره لمن لا يرضى " (5).

وقد مشى على هذا الرأي الثاني جماعة من أهل العلم، يتضح ذلك من مباشرتهم للحج بأنفسهم كم هو في تراجم جملة منهم، فكان لهم مقصدان عظيمان من الرحلة إلى المشرق، وهما الحج وطلب العلم، فكان يمكث الواحد منهم بعد أدائه لفريضة الحج سنوات طويلة، يطوف

<sup>(1)</sup> حقي، محمد، الحج في المغرب والأندلس في العصر الوسيط: الجدال حول فرضية الحج، عصور الجديدة، العدد26، وهران، جامعة أحمد بن بلة 1، 1438هـ /2016.2016م، ص88. 87.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الونشريسي، المعيار، ج1، ص433.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص433.

<sup>(4)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص119.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الونشريسي، المعيار، ج1، ص433.

على البلدان العامرة بالعلم ولاسيما بغداد وما جاورها، والشام وما تبعها، ومن أمثال هؤلاء العلماء الذين قصدوا الحج أبو المطرف ابن جرج، فقد رحل إلى المشرق وحج سنة (399هـ/1009م) (1)، وأبو الوليد الباجي، وابن العربي الأب وابن العربي الابن، وقد قص لنا أبو بكر ابن العربي رحلته الماتعة مع أبيه في مقدمة كتابه قانون التأويل، ولا تزال كتب التراجم تذكر لنا فلانا من العلماء حج ولقي فلانا وفلانا من العلماء وأخذ عنهم، ومنهم من مكث ببلاد المشرق يُعلم لسنوات طويلة، والغالب على الظن أن عوام الأندلسيين وإن لم يكن مقصد طلب العلم ولقاء العلماء عندهم حاضرًا، إلا أنهم رحلوا إلى الحج الذي هو بغية كل مسلم، إلا أن كتب التراجم عنيت بأخبار العلماء وأغفلت أخبار العوام، وهذا هو الفرق الذي لم نستطع بسببه معرفة من حج منهم، غير أن كثرة الأسئلة عن الحج تدل على الرغبة الجامحة فيه، وما كان لمنه من يخاطر بنفسه ولو عرضها للهلاك من أجل أن يحج، ولا سيما إذا علمنا أن بعض العماء كان لا يفتي بسقوط الحج كما للهلاك من أجل أن يحج، ولا سيما إذا علمنا أن بعض العماء كان لا يفتي بسقوط الحج كما سبق ذكره عن ابن العربي.

#### 3- الجهاد:

كانت بلاد الأندلس ثغرا من ثغور الإسلام، وكان العدو النصراني مجاورا لها من جهة الشمال، وكانت الرقعة الجغرافية للأندلس الإسلامية بين مد وجزر، ولم تكن الأوضاع فيها على وتيرة واحدة، تستقر أحيانا وذلك حين قوة المسلمين، وتسوء أحيانا وذلك حين ضعفهم، فقد الحرب كانت سجالا بين المسلمين والنصارى المتاخمين لبلادهم، مما يعكس لنا حالة من الحالات الاجتماعية، وهي ترقب المسلمين هجوم العدو.

وقد كشفت لنا بعض النوازل عن شي من عدم الاستقرار نتيجة إغارة النصارى على بلاد الإسلام وأخذهم ما تحت أيدي المسلمين من البلاد، كنازلة تكشف أن رجلا استؤجر للحج، فلما رجع وجد أن العدو قد استأصل البلد وأهله (2). ونازلة تكشف أخذ العدو قارب

<sup>(1)</sup> ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص424.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص119.

رجل مسلم بما فيه، حتى فداه مسلم آخر وجلبه لصاحبه وأخذ عوض ما فداه به (1). ومما يدلنا على ذلك أيضا العبارات الواردة في سؤالات المستفتين، كعبارة "جبرها الله" الدالة على أن البلدة المعنية في السؤال إنما هي تحت يد العدو، مثل قول مستفت: " رجل ابتاع بجزيرة ميورقة جبرها الله... "(2)، "وقد عاشت الأندلس منذ القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي على حركة السترداد قوية، بعدما تفككت الدولة الأموية إلى دويلات الطوائف، وتقوّت قشتالة وصارت بزعامة ألفونسو السادس تمارس ضغطا قويا على الأراضي الإسلامية" (3).

وكان المسلمون يترقبون مجيء العدو ويتهيؤون لملاقاته ويتخوفون من وجود ثغرات تمكّن العدو من الدخول عليهم، فهذه نازلة تشير إلى أن جنة قريبة من السور المحيط بالمدينة، خشي الإمام أن تُضِرّ بالسور لقربها منه، فاشتراها من صاحبها ودفع إليه ثمنها من بيت المال وقام بهدمها (4).

وربما بنى الحاكم سـورا للمدينة واسـتعان فيه بالرعية، مما جعل الناس يسـألون هل فعل الحاكم هذا عدل أم جور؟ (5) ويشبه هذا مشـاركة الرعية في بناء حصـن له أبراج، وهل يسكنه رجل متورع عند حلول عدو؟ وأجاب ابن ورد بجواز ذلك وأن يجعله منزلا يسـكن فيه أبدا، وأما إذا حل عدو فإنه جهاد ورباط (6).

فالعدو كان مرتقب المباغتة، منتظر الهجوم في أي وقت، مما جعل حكام المدن يسعون في بناء أسوارها وإصلاحها والاستعانة بالرعية في ذلك، ويبالغون في الحفاظ عليها مما قد يُضرّ بحا من جنات قريبة منها، ويبنون الحصون ذات الأبراج للاستعانة بحا إن طرق عدو مُباغِت.

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص122.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>(3)</sup> حقى، الحج في المغرب والأندلس في العصر الوسيط، ص89.

<sup>(4)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص98.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ص95.

وتدل بعض الأسئلة الموجهة لأصحاب النوازل على ما سبق، كسؤال من سأل: " من أصاب دابة في الطريق والعدو خلفه، فركبها وهي لغيره، ثم لما غشيه العدو سرّحها، فأخذها العدو، هل يضمن الدابة بركوبه لها (1)؟

كما أن الناس كانوا يشاركون في الجهاد بأنفسهم وأموالهم، ومن أمثلة المشاركة بالمال أن يجبس المرء فرسًا على رجل ليجاهد عليها في سبيل الله، ولا يلزمه علف الفرس التي حبسها للجهاد إلا أن يشاء (2).

وما سبق من إشارات في مبحث الحج يدل على ما نحن بصدده، إذ كان كثير من العلماء يفضل الجهاد للقادر عليه بنفسه وماله على الحج ويفتي الناس بذلك، ولا سيما من تعين عليه الجهاد من حماة البلاد وجنودها، فلا يتركون الجهاد للحج إلا من بلغ سنا يخاف معه فوات الحج يدعى سنّ المعترك، وهو ما بين الستين والسبعين كما سبقت الإشارة إليه.

ومعلوم أن من نتائج الجهاد والحرب أمرين لازمين، وهما الأسر والغُنم، فقد يأسِرُ المسلمون الكفار أو يقعون هم أسرى في أيدي الكفار، وكذلك يغنمون إن هم انتصروا، أو يُغنم منهم إن انكسروا، ولقد علم من شريعة الإسلام أن الله أحل الغنائم للمجاهدين، وهذا ما كان معمولا به في جميع الأقطار التي وقع فيها الجهاد، ومنها بلاد الأندلس المتاخمة لبلاد العدو، والذي لم يتوقف فيها الجهاد إلى أن سقطت بيد العدو.

وقد أشارت المصادر إلى بعض هذه المسائل التي تتحدث عن الأسرى والغنائم، مثل رجل أُسر، فلما كان على اثني عشر ميلا من طلبيرة هرب في الليل برَمَكةٍ (3) وساقها مع نفسه إلى زُواغة وباعها (4).

وما يحدث عند انتصار المسلمين على النصارى؛ أنهم يغنمون أسرى من دار الحرب، فيقتسمونهم، لكن قد يكون أحد الأسرى من النصارى دليلا في بلاد المسلمين، أو أنه ممن له

.

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف ص100.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص252.

<sup>(3)</sup> الفرس والبرذونة التي تُتخذ للنسل، مُعرّب عن الفارسية. ابن منظور، لسان العرب، رمك.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج 3، ص 425.

نكاية في المسلمين، ثم يُدخلهم من وقعوا في قسمتهم إلى السوق ليبيعوهم، مما أدى إلى التساؤل عمن كان هذا وصفه: هل إدخاله السوق كالأمان له فلا يجوز قتله أم لا؟ والذي قاله ابن رشد وابن الحاج: الأمان شديد وهذا كالأمان، ولا يصح قتلهم (1).

وتكشف لنا النوازل عن أشياء مما يتعلق بالغنائم كالأموال والأسلحة والمراكب وغيرها وكيفية تقسيمها، ومنها أن جيشًا كان في بلاد العدو ثم انصرف عنها قافلا إلى بلاد المسلمين، ثم انفصلت عنه سرية عند الارتحال وأصابت غنيمة، وأراد والي الجيش أن يدخل الجيش مع السرية فيما غنمته، فأفتى العلماء بأنه إن كانت السرية غنمت بعد فصول الجيش عن بلاد العدو وتجاوزه الدرب إلى بلاد المسلمين؛ فلا حق للجيش فيما غنمت، وإن كان الأمر على غير ذلك أشركوا كلهم فيما غنمت السرية (2).

وفي جمادى الآخرة من سنة (514هـ/1120م) نزل الأمير المعروف بتوزفين على حصن غافق، فجاءه الخبر بأن النصارى ضربوا على غرليطس، فنهض بعسكره وترك منه من يحرس المحلة، وكان بعث فرسانًا إلى قرطبة لجلب القوت، وآخرين إلى محلة قريبة في نفس المهمة، فأفتى ابن رشد لمن حرس المحلة سهمه في الغنيمة، وكذلك من أرسل لجلب القوت بالقرب من المحلة، أما من أرسل إلى قرطبة فلا سهم له، ورأى ابن الحاج أن لهذا الأخير سهمه؛ لأنه رسول في منفعة تخص الجيش لا غنى بها عنه (3).

ومن الناس من كان يستأجر من يغزو عنه، فيغنم في غزوته، فالغنيمة في مثل هذه الحال للأجير لا للمُستأجر، سواء كان المستأجر من أهل الديوان أو لم يكن، وهذه الغنيمة لا تُبطل أجرتَه، بل له الأجرة والغنيمة معًا (4).

ولا بد في الجهاد من جند وعساكر منظمين لهم ديوان يحصيهم، وتُسجّل فيه أعطياتهم ورواتبهم، ويتضح من إحدى النوازل أن جند المرابطين سواء من البربر أو من الأندلسيين كانوا

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج 3، ص 428.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه ج 3، ص 429.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج 3، ص 430.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ج 3، ص 431.

يتمتعون بمركز اجتماعي واقتصادي مرموق، وبمستوى معيشي مرتفع، حيث كانت تُصرف لهم من قبيل أمير المسلمين المرابطي رواتب عينية تُعرف بالبراءات، وهي عبارة عن كميات من الطعام والحبوب تعطى لهم في الحصون والثغور، وقد كان بعضهم يبيعها قبل قبضها لأهل الأندلس، مما دفع ابن رشد إلى الإفتاء بأنه لا يجوز للجند المرابطين وغيرهم بيع الطعام المرتب لهم على خدمتهم وعملهم إذا خرجت لهم به البراءات إلا بعد أن يقبضوه ويستوفوه (1).

#### المبحث الثالث: القضاء والحسبة ودورهما في المجتمع الأندلسي.

#### أولاً: القضاء:

وظيفة القضاء وظيفة سامية جدا، وأهلها لهم مكانة مرموقة في المجتمع الأندلسي، ويصفها ابن سعيد بقوله: "وأما خطة القضاء بالأندلس فهي أعظم الخطط عند الخاصة والعامة، لتعلُّقها بأمور الدين، وكون السلطان لو توجّه عليه حُكم حضر بين يدَيُ القاضي "(2)، وكان القاضي يُعيّن من حاكم البلاد التي هو فيها، فهذا ابن سهل يخبر بأن ابن صمادح صاحب المرية هو الذي قدمه للقضاء في بياسة وشمنتان وطشكر وأعمالها (3)، ومن الواضح من هذا التصريح أن القاضي الواحد ربما حكم في أكثر من محلة لصغرها فترجع كلها في تحاكمها إليه، أما المدن الكبرى كقرطبة وإشبيلية وطليطلة وغيرها فلا شك أنها تحتاج إلى قضاة كثر لكثر الساكنين بها.

ولم يكن الأندلسيون يستأثرون بهذه الخطة الجليلة، بل كانوا يعطون الفرصة حتى للغرباء ليلوها، مثل عبد الله بن سعيد الوجدي ت قبل(510ه/1116م)، الذي ولي قضاء بلنسية أول استرجاعها من الروم سنة(495ه/102م)، فبنى المحراب، وكان اسمه بجانبه، إلى أن تغلب عليها الروم ثانية سنة(636ه/1239م)<sup>(4)</sup>، وعبد الله بن علي اللواتي من طنجة عليها الروم ثانية سنة(1130ه/1239م) قضاء الجزيرة الخضراء، ثم ولي سنة(490ه/1097م) قضاء غرناطة، فبقي إلى سنة(508ه/1111م)، وصُرف بعد مشاجرة بينه وبين فقهاء غرناطة، غُرّب

 $<sup>^{(1)}</sup>$  أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المقري، نفح الطيب، ج1، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج2، ص853. 854.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الذهبي، المستملح، ص227.

من أجلها أبو بكر غالب بن عطية إلى السوس، ونال ابنه عبد الحق من أمير غرناطة إذلال أدّى إلى سجنه (1).

غير أن هذا لم يمنع من تحرب بعض العلماء من تولي القضاء خشية على أنفسهم، وورعا من تبعاته، وقد اتسعت هذه الظاهرة — أعني رفض الفقهاء لولاية هذه الخطة — طوال عصر الطوائف  $^{(2)}$ ، ومن أمثلة ذلك فعل عبد الله بن إبراهيم المعروف بحفيد هشام، فقد أجمع أهل ألمرية على تقديمه للقضاء، فقال: إن فعلتم فررت عن أهلي وولدي والله يسالكم، فتركوه  $^{(3)}$ . وابن الأديب  $^{(4)}$  ت بعد  $^{(4)}$  هدا أبو علي الصدفي المعروف بابن سكرة  $^{(6)}$ ؛ أكره على القضاء فتولاه بمرسية، ثم اختفى حتى أعفى  $^{(7)}$ .

ولعل ذلك يعود لتجاوزات بعض متولي هذه الخطة، وانحرافهم عن العدل، وركونهم للدنيا، ومخالفتهم للشرع في سبيل تحقيق أعراضها، وشوهوا بصنيعهم صورة القضاء المشرقة، فأبى النزهاء من الفقهاء أن يُنعَتوا بما يشوه سمعتهم ويضع في أعين الناس قيمتهم، ومن ذلك ما رُفع إلى ابن رشد؛ أن أحد قضاة الأندلس استولى على أرض من بيت مال المسلمين، وبنى فيها حوانيت وفندقا وبرجا وحماما، بالإضافة إلى ما قبضه من الأعشار والزكوات والمعونة، فأفتى ابن رشد بعزله عن الحكم ورد أقضيته كلها، وإغرامه ما أخذه بغير حق (8).

<sup>(1)</sup> الذهبي، المستملح، ص191.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  الطاهري، دراسات أندلسية، ص $^{(2)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الذهبي، المستملح، ص191.

<sup>(4)</sup> عبد الرحمن بن علي بن محمد بن سليمان التجيبي نزيل أُريولة، يُعرف بابن الأديب، من شيوخه: أبو محمد بن أبي جعفر، أبو القاسم بن ورد، حج سنة 529ه وأخذ بمكة عن الحسين بن طُحال، والقراءات عن ابن العرجاء القيرواني، ولي الخطابة بأريولة، ت بعد 540هـ. نفسه، ص242.

<sup>.242</sup>نفسه، ص $^{(5)}$ 

<sup>(6)</sup> أبو علي الحسين بن محمد بن فيرُّه بن حيون بن سكرة الصدفي الأندلسي السرقسطي، روى عن الباجي، ورحل إلى المشرق ورجع بعلم جمّ، قال ابن بشكوال: هو أجل من كتب إليّ بالإجازة، استشهد في ملحمة قُتَندة سنة 514هـ. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج19، ص376. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، ج 19، ص 377.

<sup>.854 .853</sup> ابن رشد، فتاوی ابن رشد، مصدر سابق، ج2، ص $^{(8)}$ 

#### 1. مجالات نظر القاضى ومن دونه:

لا يخلو عصر من العصور إلا وفيه خصومات ونزاعات، وإن القضايا التي تحصل بين الناس كثيرة ومتنوعة جدًّا، وبعضها يحكم فيه القضاة كما يحكم فيها ولاة الكُور (1) والقادة وأصحاب السوق، والبعض الآخر من هذه القضايا ليس لأحد النظر فيها سوى القضاة، فقد نص أئمة المذهب أنه لا ينظر في الإيصاء والتقديم، والترشيد والتسفيه، والقسمة على الأيتام، والنظر في أموالهم، وأموال الغيب والحبس المعقب، والأنساب والوصايا إلا القضاة خاصة دون سائر المظالم والرد والتركة وغيرها.

أي أن هذه الأخيرة يصلح أن يتدخل للنظر فيها من هو دون السلطان، أما القضايا الأولى فالنظر فيها مقصور على القاضي.

فأحكام ولاة الكُور مثل القادة، وإن أجازها البعض؛ فقد منع منها البعض الآخر حتى يجعل لهم مع القيادة النظر في الأحكام، وذهب ابن أبي زيد مذهبا وسطا في ذلك؛ فرأى أنه إذا كان للمدن والكُور قاض قد أُفرد للنظر في الأحكام فلا يجوز حكم الولاة، وإن لم يكن لها قاض جاز حكمهم، لما في ذلك من الرفق بالناس (2). في حين يكون الفصل في بعض القضاء، كما سيأتي في مبحث الاحتساب.

#### 2 الخصماء (الوكلاء):

لصاحب الدعوى أن يخاصم عن نفسه، حتى ولو كان بينه وبين المدّعى عليه عداوة، كما يخاصم اليهوديُّ المسلم في حق عليه ولا عداوة أعظم مما بينهما (3)، وقد يتولى الخصومة عن اليتيمة وصيُّها (4)، وليس لصاحب الحق إلا أن يوكل وكيلا واحدا فقط ليخاصم عنه، ومن وكّل

<sup>(1)</sup> الكُورَة بوزن الصورة المدينةُ والصُّقع، والجمع كُورٌ. الرازي، مختار الصحاح، مادة ك و ر، ص266.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص35. 36.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج ج3، ص412.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(4)}$ 

وكيلا فحضر ثلاثة مجالس فأكثر، ليس له أن يعزله إلا إن ظهر منه غش وميل إلى المخاصم له (1)

وللوكيل الإقرار عن موكله، والإنكار عنه على ما في وثائق التوكيل، بل ذهب فقهاء طليطلة إلى أنه لو أقر عيه بما هو خارج عما وكله فيه من المخاصمة للزمه ذلك، كأن يقر على موكله بمبة داره لأحد، أو يقر بأن عليه مائة دينار مثلا لفلان؛ لكان لازما لموكله، وأنكر ابن عتاب هذا: وقال إنما يلزمه إقراره فيما كان من المخاصمة التي وكله عليها، واستحسن رأيه ابن سهل (2).

وإذا كان بين الوكيل والمدعى عليه خصومة؛ فليس له أن يخاصم عن موكِّله، لأن ذلك عرضة للإضرار بالمدّعى عليه، ولا ضرورة تدفعه إلى ذلك (3)، ومن هذا القبيل منع من قام بحسبة في شيء، فليس له أن يوكل غيره، وإنما يتكلم بنفسه أو يترك، إلا إذا كان هناك عذر فاحتمل جواز التوكيل (4).

ومن النوادر أن يتوكل الابن في خصومة لأمه ضدّ أبيه، فقد ذكر أبو الوليد الباجي أن امرأة وكّلت ابنها في طلب مالها الذي كان بحوزة زوجها والد الابن المذكور، واستشار الفقهاء بقرطبة في ذلك، فأشار بعضهم أن يطيع أمه، فتوكّل لها عليه مراعاة بأن مبرّة الأم آكد للحديث الوارد في ذلك (5).

#### 3 الشهادة والشهود:

الشهادة لا بد منها في كثير من القضايا، وهذا أمر مُسلّم؛ يسلم به العقل ويقتضيه النظر، وتدل عليها النصوص من الوحيين الشريفين.

<sup>(1)</sup> نفسه، ج1، ص57.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص60.

<sup>.412</sup> بن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج3، ص 412.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  عياض، ترتيب المدارك، ج4، ص $^{(5)}$ 

ومن المسائل التي تتعلق بالشهادة العدالة؛ فلا بد أن يكون الشاهد عدلا، فالفاسق لا تقبل شهادته، ولذا جاء في المصادر السؤال عن رجل كان فاسقا غير مرضي الشهادة، ثم تاب وحسنت حاله هل تقبل شهادته؟ وأجاب ابن ورد " لا أعلم في قبول هذه الشهادة التي وصفت اختلافًا"، ثم ذكر أن الفسق إنما يؤثر حال أداء الشهادة، أما حال التحمّل فإنه غير مؤثّر (1).

ولما كانت العدالة بهذه المثابة في الشهود، جعلت الناس يسألون عن عدالة من ركب فرسا بلجام مفضض وعلى رأس الفرس قباء أحم؛ وهو من زي الفرس، وقرر الفقهاء أن هذا ليس بجرحة حتى ولو كان مكروها عند بعض العلماء، لأن من أصول المالكية أنه لا يجرّح بمكروه، فكيف إذا كان هذا الأمر جائزا عند البعض كابن حبيب؟ (2)

ومما لا يؤثر في الشهادة أيضا العداوة، فإن العداوة التي تؤثر التي تكون على حطام الدنيا، أما أن يشهد مظلوم على ظالمه بحق تعيّن عليه لغيره، فهذا مما يقبل ولا جرحة فيه، كالرفقة يشهدون على اللصوص فيما أخذوه؛ يشهد بعضهم لبعض فتقبل شهادتهم في ذلك (3).

وقد يشهد في بعض الحوادث الأقرباء لعدم وجود غيرهم، وهذا أصل \_\_ أعني شهادة الأقارب. اختلف فيه العلماء، هل تجوز في هذا شهادة من تجوز شهادته في المال أم لا؟ ذكر ابن ورد تأصيل هذه المسألة في جواب عن نازلة نزلت، ثم قال: "والصحيح أن هذا الباب أمنع من ذلك الآخر فلا تلج فيه شهادة القريب لما يدخل من الحمية والتعصيب"(4).

وقد يعرض للشاهد مرض يمنعه من الخروج لحضور مجلس القاضي، فيتولى حمل شهادته إلى مجلس القضاء شاهدان، قال ابن عتاب: "الذي كان ويُعمل في ذلك: شهد عند القاضي فلان بن فلان؛ زيد بن فلان وبكر بن فلان؛ أن فلان بن فلان أشهدهما لمرضه المانع له من الخروج، أن شهادته الواقعة في هذا الكتاب حق على حسب وقوعها فيه "(5).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص92. الونشريسي، المعيار، ج8، ص71.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ص134.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج8، ص137.

<sup>(4)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص111. 112.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(5)}$ 

وأما عن كتابة تاريخ الإشهاد، فكان العمل الجاري عندهم كتابة تاريخ إشهاد الشهود والاهتمام به، لأنه قد يقع في المشهود تخاصم ونزاع يضطر فيه إلى تاريخ الشهادة، في حين كان البعض يتساهل في تقييد تاريخ الشهادات، وكانت طريقة كتابتهم: إثبات أسماء الشهود وتاريخ الشهادة، وقد يضيفون إلى ذلك أنهم شهدوا في حال صحة (1).

مثال ذلك ما أثبته ابن سهل قائلا: "ورأيت في عقد تاريخه: مستهل ربيع الأول سنة خمسين وأربعمائة، شهادة أبي مروان بن مالك بخط يده، وعبيد الله بن محمد بن عبد الملك، وذلك في ربيع الآخر المؤرخ فيه. وكُتب: وهو عندي حسن جدا. والمعني عبيد الله بن محمد بن مالك أشهده الموصي وذلك في ربيع الآخر "(2).

ومن الوقائع ما لا يكون فيها شهود إلا الصبيان، وقد كان المتقدمون من العلماء والحكام يمنعون قبول شهدتهم، ورأى بعض المتأخرين خلاف ذلك، وقد جرى العمل بالأندلس بقبول شهادتهم وتوثيقها بخلاف ما في مغرب العدوة (3).

#### 4. الإعذار:

من المسائل التي تتعلق بالقضاء الإعذار إلى المُستعى عليه، وهناكان العمل بأن يوجِّه القاضي رجلين عدلين، فإن وجه واحدا فلا يكون إلا ممن تُعرف عدالته، فإن قصّر في ذلك لم يصح له الحكم بما يُنقل إليه، وتسامحوا في قول الطبيب فيما يسأله القاضي مما يختص بمعرفته الأطباء، وإن كان غير عدل أو نصرانيا إذ لا يُوجد سواه (4).

وكانت أحيانا تحصل مشاحة بين المدعي والمدّعي عليه في القرطاس وهو الورق الذي يكتب عليه الإعذار إلى المدّعي عليه، هل يقع ثمنه على الأول أم الثاني؟ وقد اختلف فقهاء

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص66.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص68.

<sup>(3)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص88.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص45.46.

الأندلس في ذلك، فجعله بعضـه كابن عتاب ومحمد ابن دحون على المدعي، وجعله آخرون كابن القطان وابن سهل على من كتب إليه الإعذار (1).

#### 5 اليمين:

هناك كثير من القضايا التي تتطلب أن يحلف المدّعي أو المدّعي عليه للفصل فيها، والأصل في ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: "البينة على المدّعي واليمين على من أنكر "(2)، وأجمع أهل العلم أنه على العموم، وأن على كل مدع إقامة البينة، إلا فيما لا سبيل إلى الدليل فيه، مثل الستر يُرخى بين الزوجين، ثم يطلّق الزوج وينكر الوطء، وتدعيه المرأة، فتحلف وتأخذ جميع الصداق (3).

أما عن الشيطر الثاني من الحديث، وهو "واليمين على من أنكر"، فقد اختلفوا فيه، فقالت طائفة: هذا عام في جميع الأشياء، وقالت طائفة أخرى \_ وهو مذهب مالك \_ : إن ذلك على الخصوص، والدليل لو أن رجلا ادعى نكاحا على امرأة، أو ادعت هي عليه، ولا بينة على الدعوى، فليس على المنكر اليمين، إذ لا ينعقد النكاح بالأيمان (4).

والمعمول به عند أهل الأندلس \_ وهم مالكية المذهب \_ أنهم يفرقون بين العدل الصالح وبين المتهم، فمن اشتهرت عدالته وادَّعى عليه مدع لم تُعرف عدالته، ولم تعرف بينهما خلطة (5)؛ قالوا: فليس على المدَّعى عليه أن يحلف، وإنما الحلف على المتهم الذي ليس هو بمشتهر

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي، كتاب الأحكام عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب فيما جاء أن البينة على المدعي واليمين على المدعى عليه، عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ" البينة على المدعي واليمين على المدعى عليه"، 1341، ص316. وقال الألباني: صحيح.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص86. 87.

<sup>(5)</sup> قال ابن كنانة: ودعوى أهل السوق بعضهم على بعض ليس بخلطة حتى يقع بينهم التبايع، وكذلك اجتماع المتداعيين للحديث والأنس والصلاة في المسجد، ولا تكون الخلطة إلا بالبيع والشراء. عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص73. وذكر ابن سهل الخمسة الذين تجب عليهم الأيمان بلا خلطة. ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص82. 83.

العدالة (1)، وقد اعترف ابن لبابة بأن العمل بالأندلس على هذا، قال وبه حكم القضاة عندنا (2)، وبمثل هذا أفتى ابن المكوي حينما سئل عن رجلين ادّعيا على آخرين بأنهما سرقا شيئا، فأنكرا ذلك، فطولبا باليمين، فأجاب أنه لا يجب عليهما الحلف إلا إذا كانا متهمين (3). وفي مسالة تشبهها فرق ابن سهل بين من يُعرف عنه بسط يده بأخذ ما ليس له ويجحد الحقوق، وبين من هو مشهور بالفضل والصلاح، فأوجب اليمين على الأول ولم يوجبها على الثاني (4).

ثم إن من وجبت عليه اليمين في تهمة فإنما يؤديها في المســجد لما علم من تعظيم الناس لحرمة المســجد وخوفهم من أن يحلفوا فيه كاذبين، والأصــل في ذلك ما في المدونة: " ومن وجبت عليه يمين...فإنما يحلف في المسجد الجامع "(5).

ويكون الحلف عند المنبر فيما علت قيمته، وأقل ذلك ربع دينار، وهو ثلاثة دراهم، أما ما دون ذلك فلا يحلف عليه في الجامع عند المنبر، وإنما يكون ذلك في مجالس الحكم وفي السوق، وهو محصل المذهب (6)، وقد سأل ابن سهل عن هذه المسألة ثلاثة من علماء عصره؛ وهم ابن عتاب وابن مالك وابن القطان، فأجابوا جميعا بمثل ما سبق؛ وأنه لا يحلف عند المنبر إلا في ربع دينار فصاعدا (7)، فدل ذلك على أن هذا هو المعمول به الأندلس.

وقد تطلب اليمين من الرجل فيدعي علة لا يستطيع معها الخروج إلى المسجد لأداء اليمين، فهنا يحلف أنه لا يستطيع الخروج إلى الجامع لا ماشيا ولا راكبا، فإن حلف كان خصمه بالخيار إن شاء أخره حتى يفيق، وإن شاء رضي بيمينه في بيته، وإن نكل عن اليمين أنه لا

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص72.

<sup>.67</sup> نفسه، ص  $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص 69.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(5)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، ص94.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نفسه، ج $^{(7)}$  نفسه،

يقدر؛ حلف صاحبُه أنه قادر، ثم يُكلّف الخروج أو رد اليمين على صاحبه (1). ورأى البعض أنه يحلف في بيته بالمصحف (2).

وخلاصة ذلك:

. أن المدعى مطالب بالبينة لعموم حديث " البينة على المدعى".

\_ العمل عند أهل الأندلس أن اليمين تتوجب على المدّعَى عليه المنكِر للدعوى إذا كان غير عدل، أما العدل فلا تتوجب عليه.

. اليمين تؤدّى في المسجد لما عُلم من تعظيم الناس لحرمة المسجد.

. تؤدى اليمين فيما علت قيمته . وأقله ربع دينار . في المسجد الجامع عند المنبر.

\_\_ من عجز عن الخروج الأداء اليمين في الجامع لعلة يحلف أنه غير قادر على الخروج، ثم يبقى الخيار لخصمه؛ إما أن يؤخره إلى زوال علته أو يرضى بيمينه في بيته.

### 6. الشورى:

لم يكن القضاة يستبدون برأيهم في الحكم، بل كانوا يشاورون الفقهاء في المسائل المختلفة، حتى يكون رأيهم أوفق للحق وأقرب للصواب، ولهذا لما سئل الشعبي عن حاكم استبد في مسألة برأيه وأبي أن يشاور فيها أحدًا من الفقهاء؛ قال الشعبي: قد كان ينبغي لهذا الحاكم ألا يستبد برايه في أحكامه، ويتبع سنن من مضى من حُكّام العدل، فقد مضت السنة قديمًا من لدن الصحابة رضي الله عنهم أنهم كانوا يشاورون في أحكامهم، وكانوا من أهل العلم والدين والفضل بحيث لا يجاريهم غيرهم (3).

وكان تسمى هذه الخطة بخطة الشورى، ومتوليها يعرف بالمِشَاور، ولا يكون إلا من الفقهاء، ومما وقع لابن سهل \_ وكان قد دُعي إلى الشورى \_ أنه لم يستطع الجواب عن مسألة في

<sup>107.1</sup> الشعبي، الأحكام، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص97.

أول مجلس مع ما كان يحفظه من أمات كتب المذهب، مما يدل على أن الفتوى دُربة وصناعة تكتسب مع المرَان والممارسة.

وفي كثير من القضايا لا يبت فيها القاضي بحكم حتى يشاور الفقهاء ويطلع على أجوبتهم، وقد يختار بعضُ المشاورين التوقف والامتناع عن الإجابة، كما قال ابن مالك \_\_ وقد شوور في قضية \_\_:" وأمثل ما رأيت في هذا الوقوف عن الجواب، والله عز وجل برحمته يحملك على الرشد..." (1). فآثر هذا الفقيه المشاور التوقف عن الجواب، ولم يذكر عذره في ذلك، فقد يكون بسبب عدم حضور شيء من العلم في هذه القضية لديه، أو مراعاة لمفسدة تحصل بسبب جوابه لا نعلمها، أو لسبب آخر لا نستطيع اكتشافه من خلال هذا الجواب المقتضب.

وقد أفصحت كتب التراجم عن كثير ممن تولى خطة الشورى، وعن وصف الفقيه المتقلد لها بالمشاور، وذكرهم هنا يطول بهم البحث، ولقد جمعتهم في جدول ضمن أوصاف الفقهاء وألقابهم في آخر هذا البحث (2).

#### 7. الاستنابة في القضاء:

الغالب العام على القضاة أنهم يباشرون النظر في القضايا المرفوعة إليهم بأنفسهم، غير أننا نجد أحيانا أن القاضي يوكل غيره ممن يثق في علمهم وعدالتهم بتولي النظر في القضايا، ولا سيما إذا وكله السلطان بالنظر في قضية بعيدة عن مصره، فله أن يستنيب من يثق به ويبعثه إلى ذلك البلد ليسمع قول الطالب والمطلوب، وينظر في حججهما، إلى غير ذلك مما يقتضيه القضاء، كما قرره ابن رشد ومحمد بن إسماعيل (3).

(3) عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص31.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص430.

<sup>(2)</sup> انظر الملحق 2.

### 8. ناقلو المراسلات وكتاب القاضى:

أما الناقلون الذين ينقلون الرسائل بين القضاة، فمن الناس من اشترط عدالتهم، ومنهم من لم يشترط تسامحا للضرورة، وبه جرت الأحكام واستمر القضاء، غير أن علي بن يوسف خاطب من في طاعته بأمر اشتراط عدالة الناقلين (1).

وهذا القاضي عبد المنعم بن مروان ابن سمجون مدة كونه قاضيا بألمرية، خاطب ابن عمه عبد الله بن علي وهو حينئذ قاض بتلمسان يقول له: إنك تعرف خطي وأعرف خطك، ولا معنى عندي للناقلين مع هذا، وكان عبد المنعم من العلم بالمكان السني (2).

وهذا الخطاب يعطينا فائدة زائدة، وهي أن المراسلات والمكاتبات لم تكن قاصرة على قضاة الأندلس فيما بينهم، بل كانت أيضا بينهم وبين قضاة العدوة في المغارب الثلاثة: الأدبى والأوسط والأقصى.

ويذكر لنا محمد بن عياض عن الشيخ ابن أبي زيد القيرواني؛ أنه كان يشترط عدالة الناقلين، إلا إذا كان المكتوب إليه يأتيه ذلك الخط مرارا في قضايا مختلفة ولا يختلف الخط فيها، فليقبله؛ وإن كان الذين قدموا بالكتاب غير عدول، لأن ذلك كالتواتر الذي لا يمكن التواطؤ فيه على الكذب (3).

وعلى كل حال، فالذي جرى عليه العمل في الأندلس؛ أنهم كانوا يتسامحون في عدالة الناقلين للضرورة، فلو أنهم في كل مرة يبحثون عن العدول؛ لتوقفت بعض القضايا وتعطلت مصالح الناس، والقاعدة الفقهية المعروفة تقول: المشقة تجلب التيسير.

كما أن القاضي كان يتخذ كُتَّابا يقومون بكتابة محاضر الحكم وتفاصيل القضايا وأسماء المتخاصمين، وأسماء الشهود والتاريخ وحكم القضية، وكان بعض الكتاب يعمل في هذه الوظيفة سنين طويلة، كما عرف عن عتيق بن عبد الجبار (ت 539 ه/1144م)، فإنه كتب للقضاة

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص34.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص <sup>(2)</sup>

<sup>.34</sup>نفسه، ص

نحوا من أربعين سنة (1)، والظاهر أنه كان هناك نوع من التحايل في ختم كتب القضاة، ولأجل هذا قال ابن عبد البر:" وليتحفّظ ههنا مما حدث في الناس من الشر والحيل" (2).

### 9. إصدار الأحكام:

إن القاضي يصدر الحكم بما أدى إليه اجتهاده، وذلك بعد النظر في ملابسات القضية وشهادات الشهود وما إلى ذلك، وقد يكون حكمه صوابا وقد يكون غير ذلك، مما يجعل البعض يعترض عليه ويطالب بنسخ حكمه، و" الأصل ألا تُعترض أحكام القضاة العدول إلا أن يثبت جورها، وليس للحاكم أن يتعقبها إلا أن يوافق منها حكما وقع إليه دون كشف منه على حكمه، فإذا وقع إلى يده حكم مخالف للنص أو للإجماع نقضه"(3).

### 10. الرقابة وعمل القضاة:

#### أ. الردود بين القضاة:

قد يرتاب بعض القضاة في أحكام بعض لما يعلمون من حاله من عدم العدالة أو الوقوع في المحاباة والجور والاعتداء، وقد يكون ذلك فقط بسبب المنافسة والتحاسد، كما حصل أن رد أبو عمر ابن القطان أحكام ابن السقاء جملة وتفصيلا، فقال:" إن أحكام ابن السقاء في هذا وغيره مردودة، ولا يجب إمضاؤها، ويجب ردها ونقضها لأنه كان من أهل الجور والاعتداء"(4).

وفي مجلس آخر يتضح لنا شيء مما يقع من هذه الردود، إذ كان في المجلس جملة من الشيوخ المشاورين والقضاة، فأفتى ابن عتاب في عقد أنه لا يجوز به الحكم، وكان أبو عمر ابن القطان حاضرا في المجلس، فقال كيف لا يكون العقد مثبتا وقد شهد شهود؟ فرد ابن عتاب عليه بلهجة شديدا قائلا: اسكت، إنما عليك أن تسمع ولا تعترض (5).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الذهبي، المستملح، ص $^{(2)}$ 

<sup>(2)</sup> ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري الأندلسي، الكافي في الفقه على مذهب أهل المدينة، خرج أحاديثه وضبطه ووثق نصوصه أبو مسلم محمفوظ بن محمد العيور الجزائري، دمشق، دار ابن كثير، ط1، 1434هـ. 2013م، ج2، ص552.

<sup>(3)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص38.

<sup>(4)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص191.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج1، ص192.

وكان يتم إحضار المتخاصمين إلى مجلس القاضي، فيعرف المدعى عليه بالدعوى القائمة عليه، فإذا أنكرها وعظه القاضي، فيحصل الاعتراف أحيانا والإقرار (1).

#### ب. عزل القضاة:

يتم عزل القضاة لأسباب كثيرة، قد تكون أسبابا وجيهة يستحق القاضي العزل لأجلها، كالجور وأكل الرشوة وغيرها، وقد تكون تمما ملفقة من قِبل أعدائه، فيروح ضحيتها، وقد تكون بسبب التنافس والحسد.

وقد جاء في المعيار؛ أن أهل الجزيرة الخضراء تشكوا سوء حال قاضيهم ابن عبد الخالق لأمير المسلمين علي بن يوسف بن تاشفين، فرد أمره لقاضي سبتة ابن منصور فقال: سألت عنه سرًّا فصح عندي أنه لا يصلح للقضاء. فقال له المعزول: عرِّفني بمن صحّح عندك لعله عدو، فأبي تعريفه، فأفتى فقهاء قرطبة بلزوم تعريفه بمن ثبت جرحته، وقال ابن رشد: لا يلزم تعريفه ويكفي في العزل الشكوى كفعل عمر في سعد بن أبي وقاص، وقال ابن حمدين: لا يصح الاحتجاج بقضية سعد، لأن ذلك إنما هو للأمراء (2).

### ج- علاقة القضاء بالطب:

في كثير من المسائل التي يكون فيها الخلاف وتُرفع إلى القضاء؛ يحتاج فيها القضاة إلى رأي الأطباء حتى يفصلوا فيها، وخاصة تلك التي تكون بين الأزواج، فاستعانة القضاة بالأطباء هنا متعينة، فمن ذلك أنهم يشهدون في الجُذام يوجد بالمرأة هل هو قبل عقد النّكاح أو بعده (3)م

#### د- علاقة القضاء بالسجن:

تبرز المصادر بعض الملامح التي تتعلق بصورة السجن في عصر الدراسة، منها أن يكون السحن موضعا لوقف المعتدي حتى يتبين حال المعتدى عليه من حياة أو موت، وبناء عليه

165

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> الونشريسي، المعيار، ج 10، ص 115. عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص79.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص451.

يصدر الحكم في حقه (1)، كحال الرجل الذي سقى غيره سما فأصابه الجُذام وأقر الساقي بالجُرم، فأفتى ابن الحاج بسجنه عاما حتى يُتحقق أنه جذام (2)، وقد يضاف إلى السجن القيد خشية أن يهرب الجاني ويفر من السجن (3).

وهذا يعكس لنا اختلال أمر بعض الســجون؛ إما من حيث عدم إحكام البناء ووجود الثغرات التي يستغلها السجين للفرار، أو التساهل في أمر الحراسة.

ويُسجن أيضا من وقع في سب الرسول صلى الله عليه وسلم حتى يتبين أمره، فإن ثبت عليه السب أو الاستهانة بالمسلمين وكتابحم قتله القاضي، كما وقع في نازلة شهد فيها قوم عن ذمي أنه يسب الرسول صلى الله عليه وسلم ويستخف بالمسلمين وكتابحم (4).

وهناك كثير من القضايا التي يسجن فيه القاضي المتّهَم حتى يتبين أمره، ومدة السجن تختلف بحسب القضية وملابساتها، غير أنه من كان عدلا لا يُعرف بارتكاب مثل التهمة التي ادُّعيت عليه؛ فهذا أفتى الفقهاء بعدم سجنه، كما حدث في نازلة ادّعى فيها رجل على رجلين بأضما قتلا غلامه، وشهد من تُقبل شهادته باستقامة أحدهما، وأنه ممن لا يُتّهم بما رمي به، فأفتى ابن رشد بتركه حتى يتبين خلاف ذلك (5)، ونقل ابن سهل عن بعض شيوخه؛ أن المدّعى عليه إذا شُهد له بالعفة ونُفِيت عنه الريبة لا يَجِلُ حبسه ساعة من نهار، وإطلاقُه واجب (6).

ويستعمل السجن أيضا لتأديب من عرف بالمعاصي والإضرار بالمسلمين، فقد أفتى الفقهاء في غلام اتخذ جنة مأوى للمعاصي والاستهتار؛ بأن للقاضي ضربه وطولَ سجنِه حتى تظهر توبتُه، أو نفيه من البلد حتى لا يظهر فيه ويكف أذاه عن المسلمين (7).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، ص78، الونشريسي، المعيار، ج8، ص67. 68.

<sup>(2)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص411.

<sup>(3)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، ص79، الونشريسي، المعيار، ج8، ص 68.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه ص84.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص85.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، ص89.

### ثانيا: الحسبة والسوق:

لقد سبق أن صاحب خطة الاحتساب كان يعرف في الغرب الإسلامي بصاحب السوق، وخطته التي يتولاها تسمى خطة السوق، وذلك لأن كثيرا من مهامه كانت متعلقة به، فهو يقوم بمراقبة الأسعار والمكاييل والموازين ويكشف عن أنواع الغشوش التي يتعاطاها التجار وتصدر من أصحاب الحرف، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، بل ويسعى للماحفظة على الأدب العام بين الرجال والنساء حتى لا تقع المفاسد من جراء الاختلاط المنفلت، ولهذا نبهوا ألا تباشر النساء بيع غزلهن إلا للشيوخ الثقات الذين عُرفت أمانتهم وفضلهم بمخالطتهم النساء في وقت البيع وكلامهم معهن والأخذ منهن والإعطاء لهن، وألا يبيع لهن شاب ولا من تُعرف منه صبوة بحال، كما ينبغي أن يكون لهن موضع يجتمعن فيه لبيع غزلهن، ولا يُمكّن من جلوسهن في الحوانيت، ومن تعرّض لهن ببيع أو شراء من غير الصنف المذكور عوقب وأقيم من السوق (1).

والقاضي هو الذي يقوم بتعيين المحتسب ليقوم بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويشترط ابن عبدون ألا يقدم القاضي محتسبا حتى يعلم الرئيس بذلك، ليكون للقاضي حجة عليه إذا أراد أن يعزله أو يبقيه (2)،

والاحتساب أخو القضاء فلذلك يجب ألا يكون المحتسب إلا من أمثال الناس، وهو لسان القاضي وحاجبه ووزيره وخليفته، وإن اعتذر القاضي فهو يحكم مكانه فيما يليق به وبخطته (3)

وقد ذكروا أوصافا ينبغي أن يتصف بها المحتسب، فمنها أن يكون عفيفا خيرًا ورعا عالما غنيا نبيلا عارفا بالأمور محنّكا فطنا، لا يميل ولا يرتشى، فتسقط هيبته ويستخف به الناس (4).

<sup>(1)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص69.

<sup>(2)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص65.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص65

 $<sup>^{(4)}</sup>$ نفسه، ص

وأما أجرته؛ فيضرب له القاضي أجرة من بيت المال تقوم به (1)، وفرض أجرة للمحتسب ضرورية حتى يتفرغ للقيام بوظيفته على أتم وجه، وحتى لا يسقطه ذلك في هوة أخذ الرشوة التي أشار إليها ابن عبدون في أوصاف المحتسب، والتي يجب عليه أن يكون نزيها عنها بعيد منها.

وسنذكر التفاصيل التي تتعلق بمهمته والتي تدور حول السوق، كما سنذكر ما يتعلق بالسوق من السلع التي تباع فيها وغيرها.

### 1- مراقبة المكاييل والموازين.

قد كانت المكاييل والموازين في الأندلس مضبوطة، وهكذا ينبغي لها أن تكون في البلد الواحد مضبوطة معروفة لدى الناس، حتى يتسنى للمحتسبين مراقبتها، وحتى لا يقع الغش وتضطرب الأمور.

وقد ذكر ابن حبيب أن القفيز كان عندهم بقرطبة معروفا عشرة آصع، والوسق ستة أقفزة، والخمسة الأوسُق التي أوجب فيها النبي صلى الله عليه وسلم فيها الزكاة ثلاثين قفيزا، وهو أدبى ما تجب فيه الزكاة، حتى تكلف جهال ولاة السوق الزيادة فيه، فخلطوا على الناس أمرهم (2).

وهذا التصرف الذي أشار إليه ابن حبيب في القرن الثالث الهجري وأنكره، حدث أيضا في القرن الخامس الهجري، كما صنع صاحب المدينة على عهد ابن عتاب فيما أخبره به المحتسب، إذ حاول تغيير الصنجة (3) من سبعة دراهم إلى ثمانية دراهم، فأنكر ابن عتاب ذلك وقال: لا سبيل لتغيير ذلك، ولا يُغيّر ما جرى به العمل من زمن عبد الملك بن مروان إلى اليوم، هو أول من أجرى صنجة السبعة دراهم (4).

(2) ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 742.

168

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص65

<sup>(3)</sup> صنحة الميزان كلمة فارسية معرّبة، وهي ما يوزن به كالكيلو والرطل والأوقية. ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص290. أحمد مختار، عبد الحميد عمر، بمساعدة فريق عمل، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، ط1، 1429هـ \_ 2008م، ج2، ص1322.

<sup>(4)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 742.

ونستفيد من جواب ابن عتاب عن هذه النازلة أن أول من أجرى هذا العيار على سبعة دراهم كان الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان، وأن هذا الأمر بقي معمولا به في بلاد الإسلام شرقها وغربها، حتى بالأندلس التي تعتبر أنأى بلاد إسلامية عن عاصمة الخلافة الإسلامية من ناحية الغرب، وتوحيد المكيال والميزان في أصقاع البلاد الإسلامية أمر إيجابي، وذلك لأنه يقطع الطريق عن التجار الذين يحاولون غش المشترين حتى ولو كانوا صبية صغارا أو أناسا غير معروفين بالفطنة، لا سيما إذا كان المحتسبون يقومون بدورهم في المراقبة.

وقد ذكروا أوصافا ينبغي أن تتوفر في الكيل حتى يُوفّى المشتري حقه ولا ينطلي عليه غش من يقوم بالغش، ومن هذه الأوصاف أن تكون جوانب الكيل مرتفعة قدر شبر، لأن القصيرة يمكن فيها السرقة وخديعة المشتري، وبالنسبة لكيل الحنطة خاصة؛ فيجب أن تُمدّ حديدة على وسط فم القدح مستمرة من الجانبين، مطبوع في وسطها طابع العدل أن هذا الكيل يحمل ربعًا، وإذا ملئ القدح مُسح بلوح غليظ يمر على جانبي القدح وعلى الحديدة، ويجعل مثال لذلك يحفظ عند المحتسب وعند أمين في صناعة الوزانين (1).

وأما الميزان فقد فرقوا بين ميزان النقد وغيره، فميزان النقد يكون عموده طويلا، فهو أخف عند الوزن وأقرب إلى أخذ الحق، وتكون الكفتان خفيفتين أيضا لأجل هذا المعنى (2). وأما ميزان الفاكهة فتكون كفته مقدحة مرفوعة الجوانب، أو تكون بشكل نصف كرة، ولا تستعمل القفف التي أحدثها الباعة فإنها حيلة للسرقة (3).

وتكون معايير الوزن أو ما يسمى بالصنوج من زجاج أو حديد، وتكون محكمة العمل معدّلة بطابع الأمين، وتراقب موازين البلد في كل صناعة مرتين أو ثلاثًا في العام (4).

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص93.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص94.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 94.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص94.

وأرطال الحوت واللحم لا تكون إلا من حديد مطبوعة بطابع ظاهر فيها، وتخصُّ بعض المواد كالكتان والقطن والصوف والحديد والنحاس والرصاص والزفت والقطران؛ تخص بربع معلوم (1).

### 2 أنواع الغش:

إن الناظر فيما أودعته كتب الحسبة خصوصا من تقريرات يتضع له كم هو عدد التجاوزات والغشوش التي يقع فيها التجار وأصحاب الحرف، ويذكر بذلك الوصف النبوي الذي جاء في التجار، إذ يقول النبي عليه الصلاة والسلام: "التُتجّار هم الفُجّار إلّا من برّ واتقى" (2). وكثرة مخالفة التجار للوعيد الذي جاء في الحديث الآخر:" ليس منا من غشّ" (3). ولهذا كانوا يتألبون أحيانا على المحتسب عندما يقوم بإظهار مخالفاتهم والكشف عن غشوشهم، كما أوضحته نازلة أن محتسبا نبّه على سوء عمل الحرّازين فتألبوا عليه وأرادوا أن يخرجوه من سوقهم ومنعه من التصرف فيه، وأظهروا عقدًا بأذاه لهم وإضراره بهم وتسلطه عليهم، وأنه أهل أن يخرج من السوق، وشاور الوزير ابن الليث صاحبُ الأحكام الفقهاءَ فأفتى ابن عتاب أنه لا سبيل لهم إليه ولا يُباح لهم القيام عليه ولا يُسمع منهم فيه، والمعترضُ له أولى أن منه بالإخراج من السوق وأن تُحرق أموالم الفاسدة لغشهم فيها واستحلالهم أموال الناس بها، وأقر هذه الفتوى ابن القطان مضيفا بأن ما قام به هذا المحتسب كان بسبب سوء خرازهم وتشكي الناس بأن ما صنعوه ينحلُّ سريعا، بأن ما قام به هذا المحتسب كان بسبب سوء خرازهم وتشكي الناس بأن ما صنعوه ينحلُّ سريعا، وقد شاهد بنفسه الحاكم يشقُّ بنفسه خُفًّا جديدا من عملهم (4).

ولما كان الغش واقعا منهم لا محالة، بات من أوجب المهام التي يقوم المحتسب تتبعهم نصحا للمسلمين وحفظا لأموالهم، ومن أهم ذلك مراقبة الأثمان وأصلها الذهب والفضة، ومرجعها إلى الصرف في الغالب، ولما كانت الأثمان يدخلها الغش منع ابن عبد الرؤوف من أن

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص94.

<sup>(2)</sup> رواه أحمد، مسند الإمام أحمد، حديث عبد الرحمن بن شبل، (15666).

<sup>(3)</sup> رواه ابن ماجه، كتاب التجارات، باب النهي عن الغش، (2224)، وقال الألباني: صحيح.

<sup>(4)</sup> الفاسي، خطة الحسبة، ص134. 133.

يُستعمل فيها من كان ذمّيا أو متهما في كسبه (1)، وتجارة الصّرف أحق التجارات بأهل العلم والفضل (2).

ومن أنواع الغش التي تقع عند التجار وأصحاب الحرف استبدال الفضة بالقزدير فيما يجعل في الوطاء ويزين به السروج<sup>(3)</sup>. وخلط الدقيق الطيب بالرديء وما فيه حجر بما لا حجر فيه (<sup>4)</sup>، وخلط الخبز البارد بالحار والخمير بالفطير <sup>(5)</sup>، وعدم الفصل بين لحم الضأن والمعز وبين لحم البطون والرؤوس وبين لحم البدن <sup>(6)</sup>، وخلط الحوت البائت بالطري والواجب فصله وبيعه بائتا <sup>(7)</sup>.

وقد يتم رفع عقد استرعاء للقاضي يبين فيه المحتسب نوع الغش ويبين وصفه ومخالفة العمل للشرع أو لعرف الناس في نظر المحتسب، ولا يبت في المسألة حتى يراجع صاحب الأحكام، وربما شاور فيها صاحب الأحكام غيره من المشاورين حتى يخرج من ذلك بقرار يعمل المحتسبون على وفقه (8).

### 3 أنواع العقوبات:

تختلف العقوبة باختلاف نوع الغش وفداحته وضرره، كما تخضع لتقدير المحتسب وصاحب الأحكام، فنجد في العقوبات إتلاف السلعة، أو التصدق بها على المساكين، أو منع العامل من عمله ذلك، أو إخراجه من السوق (9)، أو حرق السلعة؛ كما أفتى ابن القطان في الملاحف الرديئة النسج بالإحراق بالنار، وأفتى ابن عتاب بتقطيعها خِرَقًا وإعطائها للمساكين إذا

<sup>(1)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص61.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص63.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 742.

<sup>(4)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص70.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ص79.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، 86.

<sup>(8)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 743.742.

<sup>.739</sup> نفسه، ج $^{(9)}$  نفسه،

لم ينته الناسجون لها بعد التنبيه لهم عن رداءتها  $^{(1)}$ ، أما إذا كان الغش في الخبز فإنه يُكسر ويتصدق به على المساكين  $^{(2)}$ ، وإلا عوقب الغشاش بالضرب والسجن  $^{(3)}$ .

### 4. أنواع المعاملات التجارية:

لا غنى للناس عن المعاملات التجارية والتي منها البيوع، والبيوع من جملة ما أحله الله لعباده إذ قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْ اللهِ عَكما يحسم الخلاف، ولهذا كان الفقهاء يعقدون كتابا خاصا يذكرون فيه أحكام البيوع، وما يتعلق بها من شروط، ويبينون البيوع الفاسدة إلى غير ذلك من الأحكام المهمة التي لا يستغني عنها التاجر.

ومن بين التعاملات التجارية التي كان يتعامل بها أهل الأندلس القراض (5)، وقد كشفت النوازل عن هذا النوع من الطرق التي يكتسب بها المال، فهذا رجل يدعى بِشرًا، أعطاه رب المال خمسمائة مثقال ونيف من ذهب قراضا، وكتب عليه عقدا أشهد به على نفسه (6)، وآخر يدعى عبد الله بن أحمد دفع إلى رجلين يُدعيان أحمد ومغيثا؛ أربعمائة مثقال ذهبا، ليتجرا بها في صناعة الصوافين بسوق قرطبة على سبيل القراض، فما رجع عليهم من فائدة كان بينهم أثلاثا؛ لصاحب المال الثلث بعد قبضه لرأس المال، ولأحمد الثلث ولمغيث الثلث، وعليه انعقد القراض بينهم شهرا(7).

وقد يُجهل مصير المال في القراض بفقد المُـقارَض، كما حصل لرجل فُقِد في هزيمة قتندة، وقد أفتى ابن الحاج أنه إذا كان عند المفقود قِراض أو وديعة فلا يُحكم لمن هما له بأخذهما من ماله

<sup>(1)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص78، الفاسي، خطة الحسبة، ص134.

<sup>.135</sup>نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص137.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة البقرة، جزء من الآية 275.

<sup>(5)</sup> القراض توكيل على تجرٍ، في نقدٍ مضروبٍ مسلمٍ بجزءٍ من ربحه إن عُلم قدرهما. خليل بن إسحاق، مختصر خليل، تحقيق خالد بن عمر بن عمار العلمي الجزائري، الجزائر، الخزائر، الخزائرية للتراث، ط1، 1442هـ . 2020م، ص544.

<sup>(6)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص382.

<sup>(7)</sup> نفسه، ج1، ص383.

حتى يُحكم بتمويته بخلاف الدّين الذي هو في الذمة، وعلّل ذلك بأنه لا يُدرى ما كان المفقود يقول في هذا القراض أو تلك الوديعة، ولعلّه يقول إنهما قد ضاعتا أو خسر في القراض وما أشبه ذلك (1).

وكانوا يستعمل بعض التجار الحوانيت لتجاراتهم، وقد يكون ذلك عن طريق الكراء، وربما اكترى الرجل حانوتا بثمن وأكراه لغيره بزيادة ليربح فيه (2).

### 5. أنواع المبيعات:

### أ. سلع السوق:

إن الناظر في كتب الحسبة يجد أنواعًا كثيرة من السلع التي كانت تُدار في السوق، حتى صار لأهل كل سلعة أهلها المختصون بها، كالعطارين والكتانين، والحناطين والخبازين، والفرانين، واللبانين، والجزارين، وبائعي الحوت، وبائعي الجبن، والحصارين، والجلادين والقراقين، والحاكة، والزياتين، وبائعي السمن والعسل، إلى غير ذلك مما فصلت فيه كتب الحسبة تفصيلا (3).

ومما كشفت عنه كتب النوازل من أنواع المبيعات الحرير، فكان البعض يمتهن صناعة ثياب الحرير، ويصنع منه أحيانا العمائم وشبهها مما لا يلبسه إلا الرجال، فرخص الفقهاء في صنعها وبيعها معللين ذلك بأنه قد يشتريها من لا يلبسها، ومن يستعملها في غير اللباس (4).

وحسبنا الإشارة إلى ما سبق من السلع التي كانت تُدار في السوق، فإن هذا المبحث يتجاذبه مجالان؛ وهما المجال الاجتماعي والاقتصادي، فكما أنه يعكس حياة المجتمع من حيث الوظائف والحرف، ومن حيث نمط المعيشة وما كانوا يستعملونه في حياتهم اليومية، فهو أيضا يتعلق بالحياة الاقتصادية وكيف كانت أسواق المجتمع الأندلسي، ونشاطاتهم التجارية المختلفة.

 $^{(2)}$  ابن سهل، ديوان الحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  ص

173

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص472.

<sup>(3)</sup> انظر كتب الحسبة، كآداب الحسبة والمحتسب لابن عبد الرؤوف، ورسالة في القضاء والحسبة لابن عبدون، ورسالة في الحسبة للسقطى المالقي وغيرها.

<sup>(4)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص348.

وكان يحصل كثيرا بين الباعة والمشترين نزاع حول السلعة المبيعة؛ عقارا كانت أو رقيقا أو أنعاما أو غيرها، وأظهرت النوازل تردد البائع أحيانا في السلعة المختلف حولها، فلا يذكر إن كانت هي أو غيرها، وحكم الفقهاء عليه بردها إن لم يتحقق إنكارها، وأيضا في القيمة التي عليه ردها، قد ينساها البائع فيكون القول قول المشتري (1).

#### ب . الحيوانات:

كانت تجارة الغنم رائجة عند أهل الأندلس، ومن صورها أن يبيع صاحب الغنم غنمه للمشتري بالتقسيط، ويعقدان بينهما أجلا يتم فيه أداء جميع الأقساط، على أن يقوم المشتري باستئجار راعيها والنظر في أصوافها وألبانها وغير ذلك من مصالحها، ويتبع المراعي الخصيبة بها طول مدة العقد، وعلى البائع خلف ما ضاع منها أو مات، ويلتزم المشتري أيضا بالرضى بقسمة الغنم إن دعا إليها البائع، ويبقى عليه إتمام الأقساط إلى آخر الأجل المتفق عليه، وكثيرا ما كان يحدث هذا بقرطبة كما صرح به ابن سهل<sup>(2)</sup>.

وإن من أهم الحيوانات التي كانت تباع وتشترى الخيول والبغال، فالحاجة إلى الدواب في هذا العصر ماسة، فهي وسائل النقل وحمل البضائع والحرث وغير ذلك مما لا يستغني عنه الناس، ولأنحا ذات قيمة عند أهلها كانوا يشغلون القضاة بمشاكلهم التي تتعلق بحا، كأن يشتري دابة فيجد بحا عيبا مثل ما وقع في شعبان سنة(456ه/1064م)أن رجلا اشترى بغلة من طليطلة وسار بحا إلى بلنسية، فاكتشف بعد شهرين أن بحا عيوبا، وأخبر القاضي بذلك، وراسل هذا القاضي قاضي طليطلة، فأتى الأخير بشاهدين من البياطرة حضرًا البيع، وشهدا بأن البغلة كانت سالمة وقت البيع<sup>(3)</sup>. وهذه النازلة قد استشار فيها ابن سهل شيوخ قرطبة فأجابه ثلاثة منهم، فانظر كيف شغل أمر بغلة أربعةً من الفقهاء وقاضيين وبيطاريين وأخذ من جهودهم وأوقاتهم، مما يدل على أهمية هذه الدواب عند أهلها، وقيام أهل العلم والقضاة بمسؤولياتهم من دون استصغار لأي قضية من القضايا ولو كانت تتعلق ببغلة.

<sup>.428</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص368، ابن أبي الزناتي، أبو عمران موسى، اقتضاب السهل في اختصار أحكام ابن سهل، بيروت، دار ابن حزم، ط1، 1440هـ . 2019م، ص313.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص417.

وتشير نازلة إلى ثمن فرس في القرن الخامس، فقد بيعت فرس في رمضان سنة (459هـ/1067م) بأربعة وعشرين مثقالا قرمونية، غير أن مشتريها وجد بما عيبا بعد، ورفع أمره إلى صاحب الشرطة والسوق ليسترد ماله من بائعها له، وهذا الثمن وإن كان مصرحا به إلا أنه لا يمكن أن يعطينا صورة واضحة عن الثمن العام للخيول في هذا العصر، إذ الخيول فيها الجيد والرديء، والأصيل والهجين، والعربي وغير العربي، والذكر والأنثى، والمذكور هنا إنما هو ثمن فرس أنثى، ثم إن بما عيبا لا ندري إن كان بائعها يدري بعيبها فباعها بمذا الثمن، أو أنه باعها على كونها سليمة، وهذا الأقرب لرضى مشتريها بما ومطالبته بعدُ برد ثمنها لما رأى بما عيبا.

وهناك حيوانات أخرى كشفت عن بيعها المصادر، مثل بعض الحيوانات النادرة كالنمس، ولما كان بيعه غير معهود عندهم استدعى ذلك أن يُسأل عنه الفقهاء، هل هو جائز كالهر؟ أم هو من جملة السباع؟ (1)

### ج. البيوت والعقارات:

كان يحصل التنازع أحيانا في المجتمع الأندلسي حول المبيعات كالعقارات مثلا، فيبيع الشخص ملكه ثم يتراجع بأعذار يذكرها للقاضي، كما حصل لفتاة صغيرة باعت ملكها، ثم تزوجت ومكثت عشر سنين عند زوجها، ثم قامت تطلب نكث بيعها، فأجاب ابن عتاب ابن سهل لما راسله في ذلك؛ أنّ لها الحق في ذلك ولا يسقط حقها بمرور الأعوام (2)، ورجّح ابن سهل بعد النظر في فتاوى فقهاء المالكية السابقين، أن ليس لها ذلك، ولا تُسمع منها دعوى في مثل هذا ولا بعد ثلاثة أعوام بعد رشدها (3).

ورجل آخر باع أملاكًا حصل عليها بالوراثة، ثم ادّعى بعد بيعها وقبض ثمنها وعقد الاتفاق على ذلك أنه لم يدخل هذه الأملاك قط، وأنه لم يعرف قدرها ولا مبلغها حين بيعها، وأراد فسح البيع لأنه باعها بثمن بخس، فأفتى ابن رشد أن العقد ماضٍ ولا يُلتفتُ إلى دعواه (4).

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص 77.

<sup>100</sup>ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص(2)

<sup>(3)</sup> نفسه، ج1، ص<u>(</u>3)

<sup>.254</sup> مسائل ابن رشد، ص $^{(4)}$ 

ومن ذلك ما يحصل من نزاع بين الوصي والموصى له، كما وقع أن أوصى رجل أنه إذا مات باع الوصي دارا وأعطاها لفلان، فلما مات وأراد الوصي تنفيذ الوصية، اعترض الموصى له وطلب أن يتولى هو بيع الدار (1).

ويقع الخلاف بين البائع والمشتري في توابع العقار، كما حصل نزاع بين بائع باع دارا فيها مطاحن لم تُذكر في عقد البيع، فأراد البائع أخذها ومنعه المشتري من ذلك، وأجاب ابن عتاب في هذه النازلة: إن كانت مبنية فهي للمشتري، وإن كانت غير مبنية فهي للبائع (2). وكان يحصل مثل هذا التنازع في السُّلم للصعود إلى الغرف العليا، والبكرة والحبل لاستخراج الماء من البئر وغيرها (3).

ومثله ما وقع من تنازع سنة (454هـ/1062م)بين متبايعين؛ ادّعى المشتري بأنه اشترى الدار مع الحانوت الملتصق بها، وآخران تنازعا حول الجنة \_ وهي البستان \_ الملتصق بالدار وليس لها باب ولا طريق إلا على الدار (4).

ومما يُحدِث الخلاف أن يوكل صاحب المبيع أحدا ينوب عنه، فيبيع بثمن معين يتفق عليه مع المشتري، ثم بعد ذلك يقوم المالك بدعوى ضد المشتري بأن ما بيع له ليس هذا ثمنه ويطالبه بالزيادة، مع أن المشتري ينكر الدعوى ويقر بأنه اشترى من الوكيل بالثمن المتفق عليه بينهما (5).

ومثل هذا ادعاء البائع أنه لم يقبض ثمن سلعته التي باعها من المشتري، وينكر المشتري الدعوى بأنه أدى ثمن السلعة إلى البائع، كما حصل في نازلة سأل عنها ابن سهل شيخه ابن مالك، فأجاب بأن القول قول البائع، ولم يستصوب ابن سهل هذا الجواب (6).

وتكشف لنا نازلة أخرى عن أملاك بيعت، وكان أصلها وقفا على رجل وعلى عقبه فإن مات وانقرض عقبه انتقل الوقف إلى المسجد، غير أن هذا الرجل الموقوفة عليه باعها، والمشتري

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص358.357 نفسه،

<sup>.358</sup> نفسه، ج1، ص $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، 382.

<sup>(5)</sup> نفسه، ج1، ص382، ابن أبي الزناتي، اقتضاب السهل، ص317.

<sup>.317</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص382، ابن أبي الزناتي، اقتضاب السهل، ص $^{(6)}$ 

لم يعلم بكونها وقفا، ثم مات المشتري واقتسمها الورثة، ومات الورثة واقتسمها ورثتهم وتقادم الزمان إلى سبعين عاما، وغير الورثة فيها كثيرا من هدم وبناء وغرس على وجه ما يفعله المالك في ملكه، ثم قام ابن البائع وأظهر عقدًا يتضمن ما ذكر من التحبيس، فأفتى ابن رشد بأن الأحباس لا تفوت بالحيازة والتقادم، وأما أوجه استعمالهم لهذه الأملاك من غلة وكراء فلا يجب عليهم الرجوع بشيء من ذلك لعدم علمهم بالحبس (1).

ولقد اتفقت كلمة الرحالة والجغرافيين على حسن البناء وجودة التصميم عند أهل الأندلس، زيادة على العناية بالنظافة التي عدت من محاسنهم، وخصلة من جميل خصالهم، مما حدا بابن شهيد إلى الإشادة في إحدى مقاماته بنظافة المنازل الريفية الأندلسية التي زارها (2).

غير أن حسن الديار ونظافتها وهو الطابع العام على البنايات الأندلسية لا يعني خلو جميعها من العيوب، بل قد كشفت لنا النوازل عن جملة من العيوب المختلفة التي تظهر من خلال الشكاوى التي يرفعها مشترو الديار إلى القضاة، لما يشعرون به من غرر وقعوا فيه وضرر لحق بحم، يطالبون بفسخ البيع أو التعويض بقدر العيب، فقد اشترت امرأة دارا بمائتين وثمانين مثقالا ذهبا قرمونية، ثم قامت عند صاحب الأحكام تشكو بأن الدار حيطانها مشقوقة وأسسها واهنة، مما دعا صاحب الأحكام بعد مشورة الفقهاء بمعاينة الدار مع أصحاب الخبرة في الدور، والوقوف على العيوب التي ادعتها المشترية (3)، وقد أبرزت لنا هذه النازلة ثمن دار قديمة في القرن الخامس، كما أوضحت لنا تعامل الحكام مع هذا النوع من الخصومات، وأنهم يلجؤون إلى المعاينة بأنفسهم مع اصطحاب أهل الخبرة كي يوافقوا العدل في أحكامهم.

وقد يشتري الرجل دارا ولا يعلم بعيبها، فيحدث فيها تغييرات وزيادات، كبناء غرفة جديدة، وتبليط الأرض بالرخام، وتطيين الجدران، ثم بعد ذلك يكتشف أن فيها عيبا لم يكن قد

177

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(258)}$  .  $^{(258)}$ 

<sup>(2)</sup> السمان، سيف الإسلام أحمد، الأوضاع البيئية في الأندلس، الإسكندرية، مؤسسة شباب الجامعة، ط بدون، 2015م، ج1، ص104.

<sup>425</sup>ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص(3)

اطلع عليه حين الشراء، فيدعوه ذلك إلى الشكوى عند القاضي كي يسترد ماله ويعيد الدار إلى صاحبها (1).

وقد عُدّ البئر في الدار من أساسياتها، بل حتى ماؤها يشترط أن يكون عذبا، ولهذا كان من العيوب التي ترد بها الدار أن يجد المشتري ماءها مرا زعاقا لا يستساغ، ويضاف إلى ذلك ألا يكون الجدار المحيط بها مشرفا على السقوط، فإن كان كذلك واحتاج إصلاحه إلى نقضه وبنائه من جديد فهو من العيوب التي ترد بها الدار (2)، وهذا يعطينا صورة عن البيوت الأندلسية في القرن الخامس، وأن مصدر المياه التي يستعملها الناس هي الآبار المحفورة داخل الدور، " فكانوا يكثرون من حفر الآبار واستنباط المياه، ووصلوا في ذلك إلى درجة متقدمة من المهارة والإتقان "(3)، ولا نظن أن هذا الأمر سار في كل البيوت، بل قد يستعمل الناس المياه الواصلة إليهم عبر القنوات من الوديان والأنهار المجاورة.

والعيوب في الدور المبيعة قد لا تخلو منها دار، ولهذا قسم الفقهاء هذه العيوب إلى ثلاثة أقسام، قسم يسير لا تُردّ به الدار ولا يعوض للمشتري، وقسم لا تردّ به الدار، ولكن يعوض للمشتري قيمته كصدع الحائط، وقسم ترد به الدار كالعيب الكثير الذي يخشى منه سقوط الدار أو بعض جدرانها (4). وقد سئل الفقهاء عما يحط ربع قيمة الدار، هل هو عيب كثير أو يسير؟ فقالوا بل هو كثير (5). وحدد بعضهم العيب بالقيمة فقال؛ إن كانت قيمة عيب الدار المثقالين أو نحوها فهو يسير لا ترد به الدار، ويعوض للمشتري تلك القيمة، وإن كان نحو عشرة مثاقيل فأزيد فله رد الدار وأخذ الثمن إن شاء (6). وهذا يضعنا أما استشكال وهو: هل كان يُتعامل بهذه القيمة مع جميع الدور؟ ومعلوم أن بعضها أغلى من بعض، فعشرة مثاقيل قد تكون كثيرة في

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص431. 432، ج1، ص438.437.

<sup>(3)</sup> السمان، الأوضاع البيئية في الأندلس، ج1، ص223.

<sup>(4)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص431.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج1، ص431.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، ص432.

دار وهي يسيرة في دار أخرى من دور الأغنياء، ولهذا فالتقويم بالنسبة قد يكون أسلم من الاعتراض، كما مر في اعتبار ربع القيمة كثيرا.

كما أن العيوب التي كان يقع فيها التخاصم في الدور وغيرها نوعان؛ عيوب تخفى وعيوب جلية لا تخفى، ولهذا كانوا يحكمون لصالح المشتري في العيوب التي تخفى بعد أن يحلف المشتري بأنه لم يطلع عليها، ويحكمون لصالح البائع في العيوب الظاهرة التي لا تخفى (1).

ومن العيوب التي يتنازع حولها عيوب الشجر؛ من التسوس والتعفن الذي يصيب بعض الأشجار فيسبب لها اليبوسة، ويحط من ثمن البساتين كثيرا (2).

### 6. الصلاة في الأسواق:

وربما أدى التجار الصلاة في أسواقهم وحوانيتهم، فيتركون المساجد وإن كانت قريبة، ولا يُدرى أذلك لمشقة تصيبهم إن تركوا حوانيتهم وذهبوا إلى المساجد، أو هو من التهاون الذي أصيب به عامة الناس، ولهذا ذكر ابن عبد الرؤوف أنه يجب على المحتسب أن يقيم الناس في أوقات الصلوات من الحوانيت والدكاكين إلى المسجد، إلا أن يضيق بهم المسجد، فيصلون في أقرب موضع إلى المسجد حيث يسمعون التكبير (3).

وقد تكون الأرض التي يصلى عليها مجهولة الملكية، أو من الأراضي التي حيل بينها وبين أصحابها، وقد رفعت نازلة في مثل ما ذُكر إلى ابن عتاب، ينادي رجل الصلاة رحمكم الله، ثم يؤمهم في الظهر والعصر، وبالقرب منهم ثلاثة مساجد فيها أئمة راتبون. فأجاب بأمر التجار بالصلاة في المساجد، ونحيهم عن أدائها في حوانيتهم، والتورع لأمر صلاتهم فإنحا أعظم أمور دينهم، فإن أصروا وأبوا متعذرين بما يحوجهم إلى ذلك فيتركون لنياتهم، " والله يعلم المفسد من المصلح"(4).

(3) ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص35.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص433.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص429.

<sup>. 745</sup> ميوان الأحكام الكبرى، ج2، ص $^{(4)}$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى،

المبحث الرابع: الوظائف والحرف في المجتمع الأندلسي

أولا: الوظائف السلطانية والخطط الدينية.

إن من الوظائف التي لا يكاد يخلو منها مجتمع، ومنها المجتمع الأندلسي؛ الوظائف الحكومية والخطط السلطانية.

ولقد أفادتنا كتب الحسبة والنوازل بما كان عليه حال هاته الفئات من المجتمع؛ في وظائفهم وسِيرَهم وتعاملهم مع الرعية، وكشفت اللثام عن بعض الجوانب التي أهملتها المصادر الأخرى، وسنعرض هذه الفئات تباعًا، لنشاهد المجتمع الأندلسي في هذه الحقبة من الزمن في طبقاته العليا، وكيف كانت حياتها.

وتجدر الإشارة هنا قبل الولوج في المقصود إلى أن الأندلسيين ـ على رأي ابن عبدون ـ هم الأحق بالخطط المهمة، كالخطط التي يتولاها صاحب المدينة وصاحب المواريث والقاضي والحاكم والمحتسب، لأنهم" أعرف بأمور الناس وطبقاتهم، وهم أيضا أعدل في الحكم، وأحسن سيرة من غيرهم، وهم أنفع للسلطان وأوثق، لأن الرئيس يستحيي أن يحاسب في عمله مرابطا أو ينكر عليه شيئا مما قد فشا له عنه في الخطة التي ولاه"(1). وهذا جريا على سنة المحاباة التي ابتلي بحا الكثير، ولا ندري ألاحظ ابن عبدون ذلك في سلاطين المرابطين فأوما إليه لينبه عليه السلطان فيوجب له الاحتراز، أم أنه سلك سبيل الحيطة والحذر؛ وذلك لما عُلم عن كثير ممن ولي أمرًا مهما من أمور السلطة والحكم ممن سبق، فنصح بذكر حال الغابر لينتبه الحاضر.

#### 1- الإمامة والخطابة:

إمامة الصلاة هي إحدى الوظائف الدينية والخطط الشرعية إلى جانب الفتيا والقضاء والجهاد والحسبة، والمندرجة كلها تحت الإمامة الكبرى أو الخلافة، ويعتبر ابن خلدون إمامة الصلاة أرفع هذه الخطط كلها، بما فيها الملك بخصوصه المندرج معها تحت الخلافة، وقد استشهد لذلك باستدلال الصحابة في شأن أبي بكر الصديق رضي الله عنه باستخلافه في الصلاة على استخلافه في السياسة؛ في قولهم:" ارتضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم لديننا؛ أفلا نرضاه

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص 59.

لدنيانا؟"، فلولا أن الصلاة أرفع من السياسة لما صح القياسُ (1). ولم يكن التقدم للصلاة متاحا لكل الناس ولو كانوا من أهل العلم، بل كانت خطة دينية تُقلّد كالقضاء وغيره من الخطط الدينية، فقد جاء في ترجمة ابن ذكوان الأموي \_ مثلا \_ أنه تقلد عدة خطط؟" وتقلد بعد ذلك خطة الصلاة" (2). ومحمد بن زياد اللخمي ولي القضاء في إمارة عبد الرحمن بن الحكم، وولي الصلاة في إمارة ولده محمد بن عبد الرحمن أركان

وقد ذكر ابن عبد الرؤوف أن أول أحوال الصلة إمامها الذي به انتظامها وتمامها، مستدلا بحديث: " أيمتكم شفعاؤكم، فانظروا بمن تستشفعون " (4). ومن شروط الإمام أن يكون حرا عاقلا بالغا دون سلس ولا حرج الشمائل (5)، واستحبوا للإمام أن يكون قارئًا فقيها فاضلا تقيا، وعند جماعته حسنا مرضيا (6)، ويستحب له أن يكون أفقه الحاضرين، وأعلم المأمومين، يرتب صلاته ولا يطول فيها كل التطويل، لأن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: " إذا صلى أحدكم بالناس فليخفف فإن فيهم الضعيف والسقيم والكبير " (7).

ولم يكن العلماء يتسابقون إلى هذه الخطة الدينية العظيمة، فـ"إن جملة من العلماء الأجلة المحسوبين في عدد الأولياء لا يدخلون في الإمامة، ويرغبون منها السلامة" (8).

أما عن أجرة الإمام فمعلوم ما للمساجد من أوقاف، وهي المعروفة في اصطلاح فقهاء الغرب الإسلامي بالأحباس، من بيوت أو حوانيت معدة للكراء، أو ما يشبه ذلك مما يعود على المساجد بالمال، وقد يتفق الإمام \_ أو من هو معروف بصاحب الصلاة \_ مع الجماعة، أو مع القاضى على أن يأخذ غلة المسجد؛ من كراء دار وغلة شجر وكرم في المسجد، غير أن الفقهاء

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، العبر، ج1، ص382.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن بشكوال، الصلة، ج $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> الحميدي، جذوة المقتبس، ص87. وذكر فيه أنه توفي بعد هـ240 بيسير.

<sup>(4)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص30.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ص31.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> نفسه، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>8)</sup> نفسه، ص31.

هنا فرقوا بين الجائز والممنوع، فأما ما يكون عن طريق تحديد الأجرة وقطعها ابتداء فإنه لا يجوز، وأما إن فُوّض إليه النظر في المسجد وأن يقطع لنفسه ما يراه فإنه جائز (1).

#### 2 الكتابة:

من الوظائف التي لها علاقة وطيدة بالسلطان وظيفة الكتابة، ولم تكن الكتابة هينة الشأن في الأندلس، بل كانت ذات قيمة كبيرة،" أما في الأندلس فقد كانت الكتابة تلي الوزارة مرتبة، ولم يكن مانعا من الجمع بينهما بدليل وجود العديد من الوزراء كانوا كُتّابًا" (2).

ولقد كثر عدد الكتاب على عهد المرابطين، ولا سيما في عهد يوسف بن تاشفين وابنه على، وهذا ما يصفه المراكشي بقوله: " واجتمع له ولابنه من أعيان الكتاب وفرسان البلاغة ما لم يتفق اجتماعه في عصر من الأعصار " (3).

### 3 الإشراف على المدينة:

والمتقلد لهذه الوظيفة يُدعى صاحب المدينة، وله معاونون يعملون تحت إشرافه، ومهمتهم الحفاظ على أمن المدينة، إلا أن هذه السلطة التي بأيديهم جعلت بعضهم يتقوى على الناس بسلطته، ويخالف أصل وظيفته، وهذه الصورة المظلمة وإن كان قد كشف عنها ابن عبدون في عصر المرابطين؛ فإنها لا تعتبر مقصورة على هذا العصر، بل هي ماثلة في كل عصر ومصر، وذلك بكل أسف لتزاوج خفة الدين مع طغيان الهيمنة المكتسبة من طبيعة الوظيفة ونوع العمل، فإن هذا التزاوج لا ينجب \_ غالبا \_ إلا أولادًا يكون" الشر أحب إليهم من الخير؛ فمنه يأكلون، ويلبسون السحت ومنه يعيشون، وليس للخير إليهم طريق" (4). وهذه الصورة وإن كانت وليدة وليا أنه لا يخفى ما فيها من مزايدة في الوصف، وإمعان في التقتيم، وإياس من وصول الخير الى أصحاب هذه الوظائف، وإلا فالحق الذي يمليه العدل والإنصاف أن الخير موجود ولو في أقل القليل.

(4) ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص59.

182

<sup>(1)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص120.

<sup>(2)</sup> البركة، محمد، الدولة المرابطية ملامح نظام الكتابة الديوانية، الدار البيضاء، أفريقيا الشرق، 2008 ص 26.

<sup>(3)</sup> المراكشي، المعجب، ص227.

ويزيدنا ابن عبدون بيان فعل الحرس بالليل، وتعديهم على الناس وترويع الأنفس، مما يستوجب ممن يقوم على أمرهم أن يحد لهم ذلك، وأن يوقف من أخذ بالليل عند صاحب المدينة بالهيئة التي وجد عليها، فلا يغيرون شكله ولا يكشطون ثيابه (1).

كما يدعو القائم على أمرهم بأن يأمرهم بالمشي في طرقات المدينة وتبديل الطرق، لأن السراق والذعرة والطائفين بالليل يرتقبون مشي الحرس وينطلقون بعد ذلك لطلب الشر والفجور، فيجب أن يشتد على السراق والذعرة في الحكم والنكال أكثر من غيرهم، فإنما غرضهم أخذ الأموال وإتلاف المُهَج "(2).

### 4. خطة الوثائق:

من الظواهر السيئة عند بعض أهل هذه الخطة كما أشار إليه ابن سهل أن تجد من ينتمي إلى الفقه توسل إلى بعض خدمة السلطان راغبا في أن تقصر عقد الوثائق وكتابتها عليه خاصة، فأجابه السلطان إلى ذلك وعهد إلى من ببلده ألا يعقد أحد وثيقة إلا هذا المتفقه، بما يكشف عن التواطؤ بين السلطتين لفسح المجال واسعا أمام الغصب والتزوير (3).

ومما يؤسف له أيضا تزوير العقود وتدليسها، وهو ما تكشف عنه كتب النوازل حيث تقدم أكثر من عقد "مدلوك مصنوع مدلس مستراب" كما يصف ابن الحاج (4).

ثانيا: الوظائف العامة.

### 1. الفلاحة والرعى:

من أهم الوظائف التي كان يتعيش بها أهل الأندلس في القرن الخامس والسادس الهجري وظيفة الفلاحة، وإنّ الحديث عن الفلاحة وإن كان أشد لصوقا بالحياة الاقتصادية إلا أنه لا يخلو من إيضاح مهن المجتمع الأندلسي في هذا العصر، ولذا لم نشأ أن نخلي هذا البحث من إطلالة

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص 61.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص 62.

<sup>(3)</sup> الطاهري، دراسات أندلسية، ص135.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص135.

على هذا الجانب المهم والذي تتعيش منه شريحة معتبرة في هذا المجتمع، فيكون كلامنا عن الجانب الاجتماعي لا الاقتصادي.

والذي يلفت الانتباه أن هذه المهنة لها أهمية كبيرة في المجتمع الأندلسي زمن الدراسة، إذ يقول عنها ابن عبدون: " فالفلاحة هي العمران، ومنها العيش كله، والصلاح جله، وفي الحنطة تذهب النفوس والأموال، وبما تملك المدائن والرجال، وببطالتها تفسد الأحوال، وينحل كل نظام "(1).

وأما عن الرعي فقد أشارت إحدى النوازل إلى استجلاب مائة شاة لميورقة (2)، وهذه النازلة وإن لم تكن صريحة فيما نحن بصدده، إلا أنه قد يكون استجلابها هذا بغرض رعيها للتوالد ثم المتاجرة فيها ببيعها، ولاسيّما في المواسم كأعياد الأضحى والولائم المختلفة.

ولا يمكن أن يكون هذا الدافع فحسب، فحاجة الناس إلى اللحوم ظاهرة، ولا يمكن توفير لحوم الأنعام من الإبل والبقر والغنم إلا بتربيتها ورعيها والعمل على تكاثرها، وأرض الأندلس أرض خصبة تساعد على هذا الأمر جدّا، وإن كانت النازلة السابقة تشير إلى استيراد مائة شاة؛ ويساعد على هذا الاستنتاج أن ميورقة كانت من جزر البحر، فيمكن جدا أن هذه الشياه أتتها من البلاد المجاورة على سبيل الاستيراد، إلا أن هذا وإن كان لا سبيل إلى الجزم به من خلال هذه النازلة، فإنه لا يعني أيضا أن بلاد الأندلس على رحابتها وخصوبة أراضيها كان هذا موردها في الأغنام، بل تربية الأغنام ورعيها هو الأولى بها لما أسلفنا من توفر الظروف المساعدة على ذلك.

#### 2 خرص الحبوب والثمار:

الخرّاص هم الذين يقومون بخرص أي بحزر وتقدير بعض الحبوب كالنخل والزرع والزيتون وأخذ ما يحدّه القاضي لهم (3)، ومعلوم أن العمال وأهل الوظائف \_ في كل زمن \_ فيهم الطيب والخبيث والعدل والجائر، ومنهم الخراص، ولقد رسم لنا ابن عبدون صورة بعضهم في عصر

184

<sup>(1)</sup> الرازي، مختار الصحاح، ص97. ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص 42. 43.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، ص70.

<sup>(3)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص 43.

المرابطين، فنجد أن أكثر هذا الصنف من العمال عرف بالظلم والجور، وأكل السحت من ربا ورشوة، لقلة الوازع الديني في قلوبهم من خوف وحياء وورع، ولقد "باعوا أديانهم بدنيا غيرهم"(1).

ولذا وجبت مراقبتهم وتحديد القدر الواجب لهم خرصه من طرف القاضي، ويوصيهم بالرفق والتحري وترك الشطط، ثم مراقبة القدر الذي تم خرصه والإمضاء عليه، وتشديد الرقابة عليهم لكثرة الظلم فيهم (2).

كما يجب أن تكون أجرته عند رئيسه، لئلا يأخذ شيئا من أصحاب الأموال، فإن هذا يعد جورا وظلما، وهذا الأمر \_ أي أخذ الأجرة من أهل الأموال كان واقعًا، وهو ما عبّر عنه ابن عبدون بقوله:" لا على أهل الأموال كالذي يفعلون اليوم" (3).

ويجب أن يحد للقباض والعمال أن يحسنوا للناس ولا يخرقوا عليهم ولا يأخذوا أكثر مما رسم لهم، وأن يتركوا الحيف والطغيان والإجحاف، فتمتد لذلك الأموال، ويحسن ذكر السلطان، وتصلح الأحوال (4).

ولم يقتصر الجور على هذه الفئة فحسب، بل شاركهم في ذلك القباض؛ "فإنهم لصوص عارفون بوجوه المكر والشرر"<sup>(5)</sup>، ولذ وجب تحديد القدر المقبوض لهم، وتحذيرهم من الظلم والحيف، ويكون ذلك تحت نظر القاضي ومراقبته. كما يراقب العمال أيضا ويردهم عن الظلم ما استطاع، فتحسن بذلك الأحوال، وتمتد الأموال، ويحسن ذكر السلطان (6).

ولا يخفى ما في قول ابن عبدون "فتحسن بذلك الأحوال": من تلميح بفساد الأحوال عند أهل هذه الوظائف، يعضده التصريح بفسادهم ومعرفتهم بوجوه المكر والشر، وتعاطيهم

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص42 . 43.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>نفسه، ص 43

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص 45.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص 46.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  نفسه، ص  $^{(6)}$ 

للرشوة وأكلهم السحت، فهذا كله يعكس لنا صورة هذه الطبقة من المجتمع، تلكم الصورة المؤسفة التي تتكرر وتعاد كلما وجدت فتنة المال إلا عند القليل ممن رحم الله (1).

وليس ببعيد من ذلك ما يقوم به العشارون؛ وهم القابضون للعُشر من الأموال، فإنه كان يجري على أيديهم التضييق على المسلمين، بتفتيش أمتعتهم وما يجلبونه معهم حين العودة من أسفارهم، حتى كان البعض يتضجر من هذا التضييق ويجاهر بذلك للعشارين.

### 3 نقل البضائع:

إن من الوظائف الضرورية والتي يمتهنها العامة ويتكسبون منها كراء وسائل النقل، ومنها السفن البحرية، ويكون هذا بين الجزيرة وبين ما جاورها من جزر صغيرة تابعة لها، وتذكر لنا نازلة أن رئيسا اكثري على حمل مائة شاة إلى ميورقة، فأبطأت الريح حتى وضعت حملها (2)، فتبين لنا هذه النازلة وسائل حمل البضائع بين جزيرة الأندلس وجزر البليار التابعة لها، وأنه قد يحدث مشكل الإبطاء بسبب إبطاء الريح المتجهة إلى المكان المقصود، وما يترتب على ذلك من نتائج.

### المبحث الخامس: مظاهر وعادات المجتمع الأندلسي:

### أولا: التكافل الاجتماعي:

من الصور المشرقة في الحياة الاجتماعية بالأندلس صورة التكافل الاجتماعي، والذي يبرز لنا الآثار الحميدة التي أورثها الدين الإسلامي لأهل الأندلس، إذ كانوا يجسدون ما كان يُرغّب فيه الإسلام من التعاون والاهتمام بالطبقات الضعيفة، ومن أبرز ما يظهر التكافل الاجتماعي في المجتمع الأندلسي الأحباس ـ أو ما يعرف بالأوقاف ـ وأيضا الهبات والصدقات.

#### 1. الأحباس:

الأحباس \_\_ وتسمى الأوقاف أيضا \_\_ من الأمثلة التي تعكس صورة الاهتمام بالضعفاء والمحتاجين، وإن كان هذا ليس كل أهدافها ومصارفها، بل هو جزء ثما جعلت له الأوقاف، ويعد جزءا مهمّا في المجتمع الإسلامي عمومًا، والأندلسي خصوصًا.

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص880.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص70.

وينبغي مراعاة شرط المحبس ووصيته، ويمنع من تغيير شكلها عما وضعت له، لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ وَ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ وَ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَهَذَا يمنع من أَراد أَن يُدخل منها شيئا في منافعه الخاصة، أو يوسع منها على نفسه، أو يحرّفها عن موضعها كالطرقات والأفنية، بل تقاس مساحتها وتُحصى حتى لا يدخلها التغيير، فإن الأحباس لا تُغيّر على حالها بوجه من الوجوه (1).

غير أن النوازل قد أثبتت لنا في بعض الأحيان أن المحبس لم يكن نية في الحبس، وإنما يفعل ذلك تقية لمن يخشي ظلمه، ومتى أمكنه إبطال الحبس فهو راجع فيه غير ممض له (2). وهذا يعكس لنا أمرا آخر؛ وهو أن بعض أصحاب النفوذ والحكم كانوا يتسلطون على أملاك غيرهم ظلما مستعملين مناصبهم، ولعل هذا كان يبلغ خبره إلى الملوك، مما يستدعي منهم التدخل، كما فعل المعتمد فأمر صاحب المظالم أن ينظر في قضية من هذا القبيل (3).

ومن صور مشاركة الأحباس في التكافل الاجتماعي أن رجلا ميسورا حبس ضيعة له على ضعفاء أهله من قبل أبيه وأمه، يبدأ في ذلك بألصق القرابة منه من أهل الحاجة (4).

وتكشف نازلة أخرى كتب بها من إشبيلية إلى القيروان عن رجل حبس على ولده وأعقابهم، فإن انقرضوا رجع إلى المحبس، وإن كان لهم عقب رجع إليهم (5).

وهي واضحة في جعل الوقف حتى للأولاد وأعقابهم، ولم يكن هذا التصرف في هذا العصر فقط، ولم يكن من عموم الأغنياء فقط، بل خُفظ عن بعض الأمراء أنه عزم على فعله، كما صنع ذلك الأمير عبد الرحمن بن الحكم (ت 238 هـ/852م) إذ أراد أن يحبس على بنتيه سنة(222هـ/837م) جميع أملاكه بقرية معينة، وكتب له عقد ذلك يحيى بن يحيى ومحمد بن خالد، وعُرض العقد على عالم الأندلس عبد الملك بن حبيب؛ فأنكر جوازه لأنه وصية لوارث،

<sup>(1)</sup> ابن عبد الرؤوف، آداب الحسبة والمحتسب، ص59.60.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص69.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج2، ص695.

 $<sup>^{(5)}</sup>$ نفسه، ج $^{(5)}$  نفسه،

وأقر الفقيهان بصواب رأيه، وعمِل الأمير برأي ابن حبيب ولام الفقيهين على خطئهما، فقالا: اجتهدنا (1).

وقد يحبس الرجل على المساكين ما يشاء، ولكنه يشترط أن إذا احتاج أولاده لشيء من ذلك مُكّنوا منه، وهذا أمر قد أشخل الفقهاء؛ أي هل يجوز للمحبس أن يشترط أم لا؟ وهل يجعل ذلك لبعض ولده وهم من ورثته؟ ولذلك كان يراسِل فيه بعض من تُرفع إليه هذه النوازل غيره من علماء الأمصار حتى يرى وجه الصواب في ذلك (2).

ومن صور الأحباس التي تعكس صورة التكافل بالمجتمع الأندلسي، الأحباس الخاصة بالمرضى، وكان بعض المحبسين يشترط أن تكون خاصة بمرضى مدينة معينة، وقد حصل بمدينة قرطبة أن بعض المرضى من خارج قرطبة أرادوا أن يدخلوا في أحباسها وينتفعوا بها، فأفتى ابن سهل أن لهم ذلك إذا أقاموا في قرطبة أربعة أيام ونووا الاستيطان بها، وكانت فتواه موافقة لفتوى ابن القطان، أي أن لهم الانتفاع بهذه الأحباس إذا ثبت استيطانهم بقرطبة (3).

وقد يحبس الرجل الحبوس على بنيه، فإن انقرضوا تحول الحبوس إلى طلبة العلم، وفي فك الأسارى وعتق الرقاب (4)، وهذا يوضح لنا أمرا آخر؛ وهو أن الأندلس كانت ثغرا من ثغور المسلمين، الحربُ فيها بين مد وجزر بينهم وبين النصارى في الشمال، مما ترتب عليه وقوع المسلمين أحيانا أسرى في أيدي النصارى، كما ينتج عنها أيضا وقوع النصارى في أيدي المسلمين، فيكثر الرقيق عندهم.

ومن الواضح أن الأحباس لم تكن مقصورة على المسلمين، بل حتى أهل الذمة كان لهم نصيب من ذلك، كما توضحه خصومة جرت بين يهودي حبس عليه عماه اليهوديان جنانا، وبين مسلم ذكر بأنه قد اشترى هذا الجنان من عميه اليهوديين، ورفع أمرهما إلى الفقيه ابن عتاب فأفتى بأن الحق للمسلم في ذلك، ولليهودي أن يطالب عميه إن شاء، فلعلهما رجعا في وقفهما

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 702. 703.

<sup>.705</sup> نفسه، ج $^{(2)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج2، 720.

<sup>.733</sup> (2; نفسه، ج $^{(4)}$ 

وباعاه للمسلم، لأن اليهود ليسوا كالمسلمين في الأحباس، فإنهم يرجعون فيما حبسوه متى شاؤوا، بخلاف المسلمين، فإنه من وقف منهم وقفا ليس له الرجوع فيه (1).

ومن صور الأحباس ما يكون خاصا بطلبة العلم وقفا عليهم لا يستعملها غيرهم، كما تذكر نازلة أن جماعة من طلبة العلم قاموا عند القاضي يذكرون أن سبعين مثقالا وُقفت لهم لتُفرَّق عليهم باسم وصية أوصى بها ميت أن يؤثر بها أهل العلم وطلبته (2).

ومنها التحبيس على أهل القرى، فقد حُبّس على قريتين كرم العنب، مما أثار مسالة في الزكاة، وهي هل يجب في عصيره زكاة؟ فأفتى الفقهاء بأن الزكاة واجبة فيه كالحبس على غير معيّنين (3).

وقد قرر الفقهاء أنه لا يتم التحبيس إلا بعد شهادة شاهدين بملك ذلك المسحبِّس لما حبسه، وذلك مخافة أن يحبس ما ليس بملكه (4).

وهذه الأوقاف يقوم متولي النظر فيها بكرائها لمنفعة من وُقفت عليه، وقد حددوا لذلك مدة زمنية بحسب الوقف لا ينبغي تجاوزها، قال ابن رشد: " وأما الأحباس المحبسة على المساجد والمساكين وما أشبه ذلك، فلا ينبغي لمتولي النظر فيها أن يكريها لأكثر من أربعة أعوام إن كانت أرضا، أو لأكثر من عام واحد إن كانت دارًا، لأن هذا جُلُّ عمل الناس وعليه قضى عمل القضاة " (5).

### 2 التبرعات

وقد يكون هذا التعاون في صورة الهبة والعطية يعطيها الرجل لمن يرى احتياجه، وقد يكون ذلك حتى من الآباء لأولادهم؛ ذكورا كانوا أو إناثا صغارا كانوا أو كبارًا؛ كمن وهب لابنته

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2،733 . 734.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص37.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج 3، ص 421.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الشعبي، الأحكام، ص118.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص237.

الصغيرة ثيابا وحليا  $^{(1)}$ ، وكرجل بقرطبة نحل ابنه عند نكاحه ثلث ماله وكان ذلك سنة 454هـ $^{(2)}$ .

ومما يشرح لنا رواج هذا النوع من التكافل الاجتماعي؛ أنه كثيرا ما يتصدق المحسنون بأرض واسعة تحوي دُورًا وجنات، وقد يحبذ المتصدق السكن في بعض أرضه التي تصدق بأكثرها، كما شرحته نازلة: من تصدق بقرية وفيها أرض وكروم ودور، وسكن منها دارا، هل يصح الجميع؟...وهذا ينزل بنا أبدًا"(3).

فيُظهر هذا السؤال أن أهل ميورقة كان يحصل هذا عندهم ويتكرر، مما يعطينا صورة واضحة أنهم كانوا أهل إحسان وتعاون مع المحتاجين، ولعلهم لإلفهم تلك الأراضي وما فيها من خيرات؛ يحبون أن يسكنوا في ناحية منها بعد التصدق بأكثرها حتى لا تغيب عن أعينهم، وقد يكون المقدار المُستَصدَّق به هو جميع ما يملك المتصدق، فلا يمكنه في هذه الحال إلا أن يقتطع جزءًا منه يسكن فيه، ولعل هذا ما يُفسّر تكرُّر هذه الواقعة عندهم.

ولم يكن هذا النوع من التبرعات قاصرا على الرجال، بل كان للنساء نصيب منه، ولا سيما الأميرات اللاتي كن يتمتعن بثراء واسع، فكن يتصدقن على الفقراء والمساكين، ومن أمثلة ذلك قيام الحرة حواء بنت تاشفين عقب وفاة زوجها بالتصدق بثلث مالها على المساكين في مدينة إشبيلية، كما أعتقت ما لديها من رقيق (4).

ولعل هذا الثراء هو ناتج عن حريتها في التصرف بأموالها وتمكنها من إدارة تجارتها، وسيطرتها المستقلة على شؤونها المالية، وكذلك هناك ما يشير إلى قيام المرأة بإقراض زوجها واشتراكها مع قوم في استثمار أرض زراعية (5).

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديون الأحكام الكبرى، ج2، ص696.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص698.

<sup>(3)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص74.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص20.

<sup>.20</sup>نفسه، ص $^{(5)}$ 

### ثانيا: حياة أهل القرى:

معلوم أن القرية تكون في الغالب صغيرة المساحة، وعدد الدور الموجود بها قليل، وبالتالي يكون عدد السكان أيضا قليلا، فكانت القرية الأندلسية يتراوح عدد دورها ما بين اثنتي عشرة إلى ثلاثين دارًا (1)، فعلى تقدير أكثر عدد الدور وهو ثلاثون دارا، وعلى تقدير أن تكون الدار الواحدة يسكنها عشرة أنفس، فيكون عدد سكان القرية الواحدة حوالي ثلاثمائة نفس.

ولعل قلة عدد السكان بالقرية كان عاملاً مساعدا على زيادة الترابط والتعاون داخل القرية، سواء بين أفراد الأسرة الواحدة أم بين سكان القرية بصفة عامة (2)، ولا يعكّر على هذا ما سوف نراه من نزاعات تكون بين الجيران، لأن الأصل في التجاور بين المسلمين يكون مبنيا على الإحسان إلا ما ندّ عن هذه القاعدة، والاستثناء يؤكد القاعدة ولا ينقضها.

وهذا التجاور بين أهل القرى يحوجهم إلى الاشـــتراك في المرافق العامة كالطرق والمراعي وهذا التجاور بين أهل القرى وليس لأحدهم الاختصاص بشيء من ذلك ومنع غيره منه إلا إذا كان في ملكه، كما أن أهل القرى والأرياف كانوا يمتهنون رعي الحيوانات وتربية النحل وغير ذلك مما سنطلع على بعضه في هذا المبحث.

### 1. نوازل المياه:

لقد تعددت نوازل المياه في كتب النوازل وكثرت، بحيث أنك لا تجد كتابا في النوازل إلا واشتمل على بعضها قل ذلك أو كثر، ولقد ردّ بعض الباحثين تعدد نوازل المياه في الغرب الإسلامي إلى تقلب المناخ، مما يجعل وفرة الماء أو ندرته قضية حياة أو موت (3).

ويبدو من خلال تفحص النوازل أن أسباب الخصومات على المياه مردُّها في الغالب إلى خرق الأفراد والجماعات للقوانين والأعراف التي تنظم استغلال هذه المادة (4)، ولا شك أن هذا

<sup>(1)</sup> أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص27.

<sup>.27</sup>نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> مزين، د. محمد مزين، مقال: التاريخ المغربي ومشكل المصادر نموذج النوازل الفقهية، مجلة كلية الآداب، فاس، 1985، ص 114. عن أحمد شعيب اليوسفي، نوازل ابن الحاج التجيبي، ج1، ص168.

<sup>(4)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج1، ص170.

يؤدي إلى اضطراب الحياة الاجتماعية، واختلال توازن المجتمع، مما يُحتاج معه إلى إعادة ضبط؛ إما بالوازع الديني ودور الفتوى في ذلك، أو بالقوة السلطانية المتجسدة في القضاء والحسبة.

ولقد كشفت هذه النوازل طرق استنباط المياه، وكيفية تصريفها والانتفاع بها، كما كشفت لنا عن عديد من المنازعات حولها، مما سنعرض بعضها في هذا المبحث، ومن خلال عرض وتحليل هذه المسائل نستطيع الخروج بتصور واضح حول كثير من وقائع الحياة اليومية بالأندلس فيما يخص هذا الجانب.

فمن طرق استنباط الماء عندهم استعمال الأرحاء، وقد يكون لكل واحد رحى خاصة به، ويُجعل لذلك سواقي توصل الماء إلى المكان المقصود، وقد تحصل منازعات في ذلك، كما حصل أن بين رجلين غيّر أحدُهما مكان الرحى، وتخاصما في ذلك ثم اصطلحا على أن يكون مصب الماء على الطريق الأول، وادعى أحدهما على الآخر بأنه أذن له في أن يرفع في ساقية الرحى مقدار آجرة، وأنكر ذلك صاحب الرحى الرحى مقدار آجرة، وأنكر ذلك صاحب الرحى الرحى الرحى مقدار المحالية المناعلة المناعلة على المناعلة المناعلة

وقد يكون إحداث رحى جديدة لاستنباط الماء مؤثرا على القديمة، كما حدث لرجل استخرج عين ماء نصب عليها رحى طحنت له مدة، ثم إن صهرا له مجاورا في جنة أخرى استنبط فيها عينا بينها وبين الأولى أزيد من خمسين ذراعا ونصب عليها رحى، فضعفت عين الأول وتعطلت رحاه، وزعم أن ماء جاره المستنبط هو ماؤه وكان يشتكى من ذلك (2).

ومثل ذلك أن قوما كان لهم عنصر ماء في جنة أحدهم منه تُسقى جناقهم ومنافعهم، وهو حق من حقوقهم، ولا حق لصاحب هذه الجنة فيه غير كونه في جانب جنته، فحفر صاحب الجنة قريبا منه فخرج له ماء عظيم صرفه إلى جهة أخرى ونصب عليه رحى ثم وهبه لمن تحته فصنع به مثل ذلك، فقام جماعة الجيران يطلبون السقي منه ويزعمون أنه من مائهم الأول، واستدلوا بنقص مائهم وقرب المائين في المسافة (3).

(2) ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج 2، ص 1167. 1168، مذاهب الحكام، ص 100.

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص 67.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص

وأجوبة الفقهاء عن هذه النوازل المتشابحة متشابحة، وتدور حول الاستعانة بالعدول من أهل البصر والمعرفة بحذا الأمر، فإن أثبتوا أن ذلك من الضرر، حكم الفقهاء بإزالة الطارئ منهما والإبقاء على الأول عملا بحديث " لا ضرر ولا ضرار" (1).

ومن ذلك استعمال الآبار، كما أفصحت عنه نازلة وجّهت لابن ورد في الاستقاء من بئر واحدة سنين طويلة (2).

وقد يدعي البعض ملك السبخة (3)، كما شرحته نازلة في رجل ادّعى ملك سبخة كان الجيران ينتفعون بما منذ عصور ولم يُعلم لها مالك، حتى ادّعى هذا الرجل أنها له، وأشهد على ذلك جماعة من الغرباء عن البلد، ورفعت المسألة إلى الفقهاء فأبطلوا زعمه، وأقروا الجيران على أن تبقى هذه السبخة مسرحا لجميعهم ومنفعة لعامتهم (4).

### 2 تربية الحيوانات:

معلوم أن كثيرا من أهل القرى كانوا يمتهنون الرعي بالأبقار والأغنام، وقد يحصل أحيانا سرقة أو فقد بعضها مما يلحق بسببه الضرر على صاحبها، كما وقع لرجل غاب عنه بقره، فادّعى بذلك على أهل قرية، ورفع شكواه إلى حاكم الجهة، الذي بعث فيهم من جاء ببعض المتهمين، فأقر ببعض البقر وغرم، وأنكر آخرون ذلك فسجنوا شهرين، غير أنهم لا يُعرفون بمثل هذا وهم من أهل العافية، مما أدى إلى استفتاء القاضي عياض في مصيرهم، فأفتى بحلفهم بأنهم برآء وإطلاقهم (5).

ومن الأشياء التي كان يمارسها أهل القرى تربية النحل، وذلك بجعل الأجباح في ديارهم والقيام على ذلك حتى تتم عملية جنى العسل، غير أن هذا كان يتسبب في مشاكل أحيانا، مما

<sup>(1)</sup> رواه ابن ماجه، كتاب الأحكام، باب من بني في حقه ما يضر بجاره، عن عبادة بن الصامت، (2340)، وعن ابن عباس، (2341)، وقال الألباني: صحيح.

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص109.

<sup>(3)</sup> السبخة أرض ذات ملح ونز لا تكاد تُنبت والجمع سباخ. الرازي، مختار الصحاح، مصدر سابق، ص143. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ص429.

<sup>(4)</sup> عياض وولده، مذاهب الحكام، ص 55. 56.

<sup>.67</sup> نفسه، ص  $^{(5)}$ 

جعل بعضهم يشتكي من وقوع الضرر عليه، وترتب على ذلك أن الفقهاء قالوا: إن كل ضرر أحدثه الرجل على جيرانه فهو ممنوع منه، ومن ذلك تربية النحل لأنه مما لا يستطاع الاحتراس منه (1).

#### ثالثا: الفئات المهمشة

### 1. الأيتام:

كان يتولى أمر اليتيم الوصيُّ غالبا إلى أن يبلغ سن النكاح ويؤنس منه الرشد، عملا بقوله تعالى ﴿وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَامَىٰ حَتَّىٰٓ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَاذَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدَا فَٱدْفَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمُّ وَلَا تَأْكُلُوهَا تعالى ﴿وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَامَىٰ حَتَّىٰۤ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَاذَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدَا فَٱدْفَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمُّ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِلَى يَكْبُرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعُفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأُكُلُ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمُ إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ فَأَ شَهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ (2) ودل هذا على أنه إن لم يُؤنس منه رشد إلَيْهِمْ أَمُوالُهُمْ فَأَ شَهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ (3) ودل هذا على أنه إن لم يُؤنس منه رشد فهو باق في التحجير ولا يدفع إليه ماله، وهو قول مالك وجماعة أهل التفسير (3).

والوصيي يكون من أقرباء اليتيم أو من غيرهم، يقدّمه قاضي البلد للنظر في مصالحه وتثمير ماله، والتصرف في شؤونه (4).

وكان هذا أحيانا يخلق بعض المشكلات التي يتدخل بسببها القضاة والمحتسبون، كما تدخل محتسب في مسألة بيْع وصيِّ قمحَ اليتيم بثمن بخس، فلما سئل عن ذلك، قال: إنما بعته لأني خفت فساده إذ كان السوس قد أشرع فيه (5).

وربما أنفق الوصيي من ماله الخاص على اليتيم لضرورة أو حاجة دعت إلى ذلك، ثم يطالبُ أقرباءَ اليتيم بالتعويض، كما دلت عليه نازلة وقعت بميورقة؛ أن وصيًّا أشهد لأخى اليتيمة

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص134. 135.

<sup>(2)</sup> سورة النساء، الآية 06.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص124.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص73.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(5)}$ 

أنه أنفق عليها من ماله كذا، مما استدعى سؤال الفقهاء هل يُصدَّق الوصي فيما ادّعاه؟ فأجاب ابن ورد أن الوصيّ مُصدّق (1).

ومثل ذلك رجل كانت عنده يتيمة فكتب عليها خمسة عشر مثقالا عن بعض شورتها (2) ومثل ذلك رجل كانت عنده يتيمة فكتب عليها خمسة عشر مثقالا عن بعض شورتها وأشهد عليها بذلك، ثم قام يطلبها بها بعد عام أو نحوه، وأُفتي في ذلك أنه إن وجد الثياب بعينها أخذها، وإلا لم يتبع ذمة اليتيمة بشيء كمن عامل سفيها (3).

ويقابل ذلك عكس هذه الصورة، وهو أن يعترف الوصي لليتيم بمال، كما فعل رجل كان وصيا على يتيمة، وشهد عند موته أن لها عليه عشرين مثقالا، وأوجب الفقهاء لها ذلك الحق بعد منازعة الورثة في ذلك (4)، مما صورة إيجابية على أمانة هذا الوصى.

وكان الأب أحيانا يوصي بماله قراضا لفائدة ابنه، ويوصي الأب المقارض وغيرة بابنه، فيحصل بعد وفاة الأب أن يتلف المال ويطالب الوصيُّ بمال اليتيم، ويعتذر المقارض بتلف المال بالحسارة وكساد السوق، من غير تضييع ولا تفريط ولا خيانة، فأفتى الفقهاء في مثل هذه النازلة التي نزلت بقرطبة أيام ابن سهل بأن المقارض مصدَّقُ، فيحلف على ذلك ولا شيء عليه، فإن أبى الحَلِفَ غرِم المال (5).

ومما ينتفع به الأيتام الميراث، غير أنهم يجدون أنفسهم أحيانا غير قادرين على الانتفاع به بسبب التنازع حوله إلا بعد فصل القضاة في ذلك، كما حصل لحفيدين ترك جدهما امرأة كانت جارية عنده تدعى عُلَا فأعتقها وتزوجها، فلما توفيت طالبت أم الحفيدين بحقهما في ميراث جدهما الذي لم يترك من يستحق الميراث سواهما، غير أن زوجة جدهما ادّعت بأنها تزوجت بعد

<sup>.64</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص71، الونشريسي، المعيار، ج8، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> الشورة: الزينة ومتاع البيت الذي تجهز به الفتاة عند زواجها. اللسان، مادة شور، ج8، ص160، قاموس، مادة شور، ص379.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص 470.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص253.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص $^{(5)}$ 

جدّهما، وزوجها غائب بجيان، وله الحق بعد وفاتها في ميراثها، فشاور القاضي ابن أدهم (1) الفقهاء في ذلك وكان قد تريث شهرا كاملا لعله يظهر زوجها، فأجابه الفقهاء بأن الحق للحفيدين في الميراث وأن يطلق أيديهما للتصرف فيه، ودعوى الزوج غير ثابتة، ولا يثبت له ميراث منها إلا ببينة على أصل النكاح، غير أن البعض قال بعزل قسم من الميراث انتظارا لهذا الزوج المدعى، فإن لم يظهر اقتسمه الحفيدان، وقال البعض بل يعطى جميع الميراث للحفيدين من غير انتظار (2).

والناظر في أموال اليتيم يجب عليها الحفاظ عليها ما أمكنه ذلك، لأنه مستأمن، ويحدث أحيانا تلف مالِ اليتيم لأسباب متنوعة، كمن كان ماله عند غريم سلفا، وتركه الناظر حتى أفلس الغريم (3)، ومثل ذلك ما وقع ليتيم له الثمن في فندقين وأحد عشر حانوتا، فتعدى على هذا النصيب المذكور شريكُه في ذلك، مما دعا جد اليتيم لأبيه \_ وكان وصيا عليه \_ أن طالب الشريك بحق حفيده عند أحد الحكّام (4).

وقد يتصرف الناظر بتسليف مال اليتيم من حبوب كالقمح والشعير، وهذه المسألة منع من جوازها الفقهاء إلا لمصلحة راجحة (5)، لأن في ذلك تعريضا لمال اليتيم للتلف.

### 2 الرقيق:

الرقيق هو المملوك، ويطلق على الواحد والجمع، ولقد جاء في الشريعة الإسلامية كثير من أحكامه، وندب الإسلام إلى تحرير الرقيق في كثير من الكفارات، كما أن كتب الفقه كانت تعقد بابا خاصا بأحكام الرقيق، والرقيق أو المملوكون موجودون من القديم إلى أزمان متأخرة، وكان

<sup>(1)</sup> عبيد الله بن محمد بن أدهم، أبو بكر، استقضاه المعتمد بن عباد بقرطبة يوم الجمعة لخمس بقين من صفر سنة 468هـ، وكان قد نظر قبل ذلك في أحكام المظالم وشوور في الأحكام بقرطبة، ولم يزل يتولى القضاء إلى أن توفي سنة 486هـ. ابن بشكوال، الصلة، رقم الترجمة 672، -1، -396.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ ، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص79. 80. الونشريسي، المعيار، ج8، ص69.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص73.

<sup>(5)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص 80. الونشريسي، المعيار، ج8، ص69.

بالأندلس الكثير منهم بسبب الجهاد والسبي، سواء من الرجال الذين يطلق عليهم العبيد، أو النساء اللاتي يطلق عليهن الإماء أو الجواري.

وإن الرقيق من النساء ينقسمن إلى قسمين: قسم يُتخذ للمتعة والوطء، وقسم يتخذ للخدمة، وبناء على هذا تأتي مسألة الاستبراء حين شراء الجارية، فإن كانت من علية الرقيق وجب على مشتريها أن يستبرئها بحيضة حتى يتأكد من خلو رحمها من الحمل، وإن كانت دون ذلك مما لا يتخذ إلا للخدمة فمثلها لا يحتاج فيها إلى استبراء، وكانوا يحتاجون إلى هذا التفصيل أحيانا حينما يقع التنازع في الشراء والبيع مما نطقت به النوازل<sup>(1)</sup>.

### أ. بيع الرقيق والعيوب المتعلقة بهم:

يتم بيع الرقيق في سوق النخاسين كما هو معروف في سائر البلاد، وليس هذا خاصا بالأندلس دون غيرها، ولقد كشفت لنا النوازل أنه تحدث أحيانا مشكلات ومنازعات حول الجارية التي بيعت، كأن يوجد بها عيب لم يكن يدري به مشتريها، مثل أن يجدها مفضوضة وقد اشتراها على كونها بكرا، مما يدعو إلى التحقق من الأمر عن طريق النساء اللاتي تفحصن الجارية وتشهدن عند القاضي بكون الافتضاض قديما هو أو حديثا، فإن كان قديما فهو حاصل عند بائعها، ويحق لمشتريها أن يردها، وإن كان حديثا فقد حدث عند مشتريها ولا يصدّق في دعواه (2)

ومما يحدث أحيانا عكس هذه القضية، إذ يزعم المشتري أنه إنما كان يريدها ثيبا فوجدها بكرا، فمثل هذا لم يعدّه الفقهاء عيبا ترد به الجارية، إلا إن ذكر أنه اشترط ذلك لعذر واضح ذكره؛ كأن يكون عليه يمين ألا يملك بكرا، أو أنه لا يستطيع افتضاض الأبكار، وشبه ذلك من الأعذار الواضحة فله ردها (3).

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص409.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص399.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج1، ص399.

وإنما تنظر في عيوب الجواري الباطنة النساء، فهذا الذي كان عليه العمل عند القضاة، وهو أن تنظر امرأتان إلى العيب إن كان بالأمة في موضع باطن (1)، وتشهدان بذلك العيب عند القاضي وتصفانه له، ثم تُقرأ الصفة على طبيبين أو أزيد، فإن شهدا أن هذه الصفة تدل على قدم العيب، أُعذر إلى البائع فإن لم يكن له مدفع حُكم عليه (2).

وهذا كله يعكس لنا صورة التحري والتثبت عند القضاة بالتدقيق في هذه المسائل، وجعلها تمشي على قانون منضبط غاية الانضباط، مِن عرض الأمة على امرأتين، إلى وصف المرأتين العيب عند القاضي، ثم عرضه على طبيبين، ثم شهادة الطبيبين وتقريرهما بقدم العيب أو حدوثه، فلم تُعرض عيوب الإماء الباطنة على الرجال لدرء الفتنة الحاصلة بسبب ذلك، ولا عرضت على امرأة واحدة لاحتمال الخطأ، وليس لهما البت في ذلك بل يجعل الأمر إلى الطبيب، بل إلى طبيبين إمعانا في التوثق والتأكد، وبعد هذا كله يصدر حكم القاضي، وهذه طريقة عملية متقنة تستحق الإشادة والتقدير.

وأما ما كان من عيوب ظاهرة؛ كعيوب الأرجل من الحفر والشقاق فللرجال من أهل الطب أن ينظروا إليه (3).

وهناك عيوب إنما يُسأل عنها تجار الرقيق، فإن شهد أهل البصر منهم بأنما عيوب تحط من الثمن كثيرا، فقد أفتى الفقهاء حينئذ بالرد (<sup>4</sup>).

وكثيرا ما كان يحصل التنازع حول هذه العيوب، ولا سيما التي قد تخفى ولا تظهر إلا بإمعان النظر، كما بينته نازلة بقرطبة سنة(464هـ/1072م)، أن رجلا اشترى خادما صفراء، ثم

\_

<sup>(1)</sup> قال ابن أبي زيد:" وشهادة امرأتين فقط فيما لا يطلع عليه الرجال من الولادة والاستهلال وشبهه جائزة". ابن أبي زيد، محمد، الرسالة، إعداد وتحقيق: د. عبد الهادي حمو، د. محمود أبو الأجفان، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثانية، 1997م، ص246.

<sup>401</sup>ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص(2)

<sup>(3)</sup> نفسه، ج1، ص402.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص401.

اشتكى بأنه وجد بها ضررا ببصرها لم يكن يعلم به، مما أدى بصاحب المظالم إلى أن يطلب رأي الأطباء في ذلك ويشاور الفقهاء في مثل هذه العلة إن كانت توجب الرد أو لا (1)؟

وهناك عاهات خلقية تولد بها الجارية، أو أمراض تحدث وحوادث تقع كالكسور (2) وغيرها، فكل هذا يعد من العيوب التي تجعل المشتري يرفع قضيته للقضاء كي يسترد ماله من البائع ويرد إليه الجارية، ولا يكون المشترين مصدقين في كل دعوى، مما يضطر القاضي إلى أخذ رأي الأطباء في العيب، أو رأي تجار الرقيق، وعليه يبني الحكم بالرد أو نفاذ البيع.

ومن العيوب التي كان ترد بها الجواري عدم الحيض، إذ مثل هذا العيب يمنع من الحمل، ومعلوم أن بعض الرجال يشترون الجواري للولد، فكانت تحدث الشكاوى ممن يشتري جارية فيجد أنها لا تحيض، ويطلب ردها لبائعها، غير أن بعض الفقهاء كان يفرق بين من كانت فارهة من علية الرقيق تتخذ للولد، فهذا عيب في حقها، لمنعه إياها من الإنجاب، وبين من لم تكن كذلك ممن تتخذ للخدمة (3).

ومن التصرفات المشينة التي تقع فيها بعض الإماء، والتي تعد من عيوبهن الوقوع في الزنى، فهذه أمة زنت مرة وثانية، وظهرت منها الولادة ولم يحدّها السيد ولا باعها، حتى عُدّ ذلك جرحة في شهادته (4).

### ب. ثمن الرقيق وكسوهم:

صرحت نازلة في القرن الخامس أن جارية سوداء بيعت بمائة مثقال وواحد وستين مثقالا في القرن الزابع بثمانية وعشرين مثقالا  $^{(6)}$ .

199

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$ ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص414.

<sup>.410</sup>نفسه، ج $^{(3)}$ نفسه، نفسه

<sup>(4)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص(111

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(5)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج1، ص416.

أما عن الكسوة فقد يشح عليهم أحيانا مُلَّاكُهم بها، ولا سيما عند بيعهم، كما وقع لجارية باعتها سيدتما وليس لها كسوة إلا قميصين خَلِقَين، فأفتى الفقهاء بأن على بائعتها أن تكسوها كسوة مِثلِها من الفرو والقميص والمقنع (1).

### ج- الرقيق وادّعاء الحرية:

الحرية شرف لصاحبها، ولهذا كان من ينبز بالرق يغضب لذلك، ويصل الأمر إلى حدّ من شـتم غيره بالعبودية والرق، كما حدث بين رجلين تشـاتما فقال أحدهما للآخر: حتى تثبت حريتك، والمقول له ينتسب هو وأبوه وجده وآله بأموي، وقد حازوا هذا النسب على مر الأيام، فاستفتى الفقهاء في هذه النازلة فأوجبوا الحد على قائل هذه المقالة (2).

من الصور التي أوضحتها النوازل أن الرقيق أحيانا يدّعون الحرية، ويرفعون قضاياهم إلى صاحب المظالم أو القاضي مطالبين بحريتهم، كما ادّعت مملوكة بقرطبة عند ابن عبد الرؤوف صاحب المظالم أنها من يابرة وأنها حرة الأصل، ومكثت أياما ثم كذّبت نفسها وقالت: ما أنا إلا مملوكة، مما ألجأ ابن عبد الرؤوف إلى مشاورة الفقهاء في مسالتها، فقالت طائفة: لا يُسمع منها وتبقى مملوكة لسيدها (3).

وفي المقابل قد تكون دعوى مُدَّعي الحرية صحيحة، كما أثبتته نازلة قامت فيها امرأة عند إبراهيم بن يحيى المعروف بابن السقاء؛ تدّعي الحرية وأنها ابنة فلان، وشهد شاهدان أنهما يعرفانها منذ سبع سنوات تتصرف تصرف الحرائر، فقبل شهادتهما، وأعذر إلى مالكها ولم يكن عنده مدفع، وحكم بحريتها وأطلقها (4).

#### د- إعسار المالك والعتق:

قد يغيب السيد مدة طويلة عن جواريه، وقد تكون منهن أم ولد، فيحصل لها ضيق في المعاش لغياب المنفق، فتضطر إلى رفع أمرها إلى القاضي لينظر فيه، كما حصل مثل هذا لأم ولد

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص416.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص75.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص189.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص190. وينظر: ج1، ص397.

بقرطبة، فرفعت أمرها إلى محمد بن أحمد بن بقي، فشاور في ذلك، فأفتى ابن عتاب؛ بأن ينظر القاضي هل أسند الغائب أمر أم ولده إلى أحد، فإن وُجد، أو وُجد أحد قرابته وسع عليها بسلف ونحوه، وما أراك تجد أحدا يجيب لذلك لضيق الوقت وشدة الحال، وإلا تلومت شهرا أو أزيد، واستخرت الله في إنفاذ عتقها على الغائب، عتقا تلحق به بحرائر المسلمات. وخالف ابن القطان في ذلك، وبمثل فتوى ابن عتاب أفتى جماعة من الفقهاء، واستصوبه ابن سهل الأسدي (1)

وتكشف لنا هذه النازلة أن ضيق المعاش في هذا الوقت كان ظاهرة عامة، وهو ما يبرزه قول ابن عتاب في جوابه:" وما أراك تحد أحدا يجيب لذلك لضيق الوقت وشدة الحال"(2). ولعل المقصود من ذلك شدة الحال لمن هم في مثل طبقة السائلة، وإلا فقد عُرف كثير من أهل المناصب العالية باليسار والغني.

وتكشف نازلة أن سيدا قال لعبده اخدُمني سبع سنين على أن تعطيني خمسين دينارا، ثم أراد السيد انتزاع ماله لما دنا الأجل، وأنكر ابن ورد هذا الفعل من السيد إذا دنا الأجل بنحو شهر، لأن الأقرب لمثل هذا التعامل أنه عتق مؤجل (3).

### رابعًا: عادات أهل الذمة:

### 1. لباس أهل الذمة:

معلوم أن سلفنا في زمن عزة المسلمين وقوة دولتهم كانوا يلزمون أهل الذمة لباسا خاصا بحم كي يتميزوا به عن المسلمين، بل هم أنفسهم كتبوا عهدا لعمر بن الخطاب رضي الله عنه وفيه:" وأن نوقر المسلمين ونقوم لهم من مجالسنا إذا أرادوا الجلوس فيها، ولا نتشبه بهم في لباسهم قلنسوة ولا عمامة ولا نعلين ولا فرق شعر، ولا نتكنى بكناهم ولا نركب السروج ولا نتقلد السيوف ولا ننقش على خواتمنا بالعربية، ولا نبيع الخمر ولا نضرب نواقسنا في كنائسنا إلا ضربا خفيفا، ولا نظهر صلباننا وخنازيرنا في شيء من طرق المسلمين وأسواقهم، وأن نشد الزنانير على

(3) ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص109. الونشريسي، المعيار، ج8، ص74.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$  ص 193. 195.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج1، ص193.

أوساطنا...إلى أن قالوا في آخر العهد: فإن خالفنا في شيء مما شرطناه على أنفسنا فقد حلّ لكم منا على ما يحل من أهل الشقاق وانتقض عهدنا" (1).

ويظهر جليا من هذا النص أنهم لم يختاروا هذه الأمور لأنفسهم عن طواعية، ولو لم يلزمهم المسلمون بذلك لما كان لهم أن يرضوا بما كتبوه في عهدهم هذا، ولقد مضى هذا الأمر على ما ألزموا به أنفسهم، فقد سئل بعض أصحاب الإمام أبي بكر بن العربي -وهو فقيه الذي لم يُذكر اسمه في السؤال - في رسالة وُجّهت له من فاس عن رجل من اليهود يدعى ابن قنبال وكان حكيما، فكان يتعمم ويتختم ويركب السروج على فاره الدواب ويقعد في حانوته من غير غيار ولا زنار، ويمشي كذلك في الأسواق بغير غيار يعرف به، بل بأفضل زي كبار المسلمين وأحسنه، وكان السؤال بعد عرض هذه الحال عن الحكم الشرعي في ذلك، وهل كانوا على مثل هذه الحال في زمن الصحابة والتابعين ومدد ملوك المسلمين؟ (2)

ويدلنا هذا العرض عن الحرية التي كان عليها مثل هذا اليهودي بفاس، والظاهر أن أمثاله من أهل الذمة كانوا مثله، إذ من المستبعد أن ينفرد بمثل ما ذُكِر عن بني جلدته وأتباع دينه.

فأفاض هذا الفقيه في الجواب، وساق العهد الذي كتبوه على أنفسهم، ثم ذكر بأن لهم لبس العمامة بشروط؛ منها أن تكون لطيفة قريبة الثمن، ولا تكون رفيعة غالية الثمن من رقيق الكتان ولا من الشروب، لأن في ذلك التباهي على المسلمين، وقد حدّ لهم أمير المؤمنين القائم بأمر الله حدًّا لكبارهم، وأمضاه ابنه الإمام أبو العباس أحمد المستظهر بالله ألا تتجاوز عمائم كبارهم ببغداد ثلاثة دنانير للعمامة، ومثل ذلك الثوب الظاهر على ثيابه، وألا يُعظّموا أكوار عمائمهم، وألا يرسلوا لها ذوائب بين أكتافهم...إلخ (3).

ثم ذكر حتى مراكبهم بألا تكون من الخيل، بل يركبون البغال والحمير على الأكف وأرجلهم من شق واحد، وأن الواجب على حاكم المسلمين أن يلزمهم التميز عن المسلمين في اللباس، وأن يمنعهم من فاخر الثياب، ومن اللون الأصفر، ويلزمهم الغيار، ويقلدهم دنانير

<sup>(1)</sup> الونشريسي، المعيار، ج2، ص254. 255.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج2، ص254.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، ج2، ص255

النحاس أو الرصاص أو القزدير في رقابهم، ويدخلون بها الحمام، وإن لبسوا قلانس فتكون لطافًا مُقاربة، ويكون في وسطها أو في أعلاها رقاع من لُبود مُمر، تخالف ألوان القلانس ليُعرفوا بها، ويشدون الزنانير على أوساطهم، ويكون أحد خُفَّى نسائهم أسود والأخر أبيض أو أحمر (1).

فهذه جملة من أوصاف اللباس الذي ينبغي أن يكون لأهل الذمة، وهذا الأمر لم يفترضه هذا الفقيه افتراضًا، بل ذكر بعد أن ساق هذه الأوصاف أنه رأى ذلك ببغداد دار الخلافة:" وقد رأيتُ ذلك كله وشاهدتُه بدار الإسلام وحضرة الخلافة ببغداد حرسها الله"(2). مما يدل على أن الأمر كان باقيا معمولا به في المشرق الإسلامي إلى القرن السادس الذي كان يعيش فيه هذا الفقيه المعاصر لأبي بكر بن العربي (ت543ه/1148م).

وبالرغم من أن الشرع الإسلامي كان قد ألزم أهل الذمة بلباس معين تمييزا لهم عن المسلمين (3)، ومع أن هذا الأمر كان معمولا به في المشرق؛ إلا أنه لم يجد طريقه للتطبيق بالغرب الإسلامي كما رأينا في فاس، والأمر كذلك بالأندلس، مما جعل الفقهاء يتذمرون من هذا الوضع، ويُبدون إنكارهم له، قال ابن عبدون: " يجب أن لا يترك أحد من المتقبلين، ولا من الشرط، ولا من اليهود ولا من النصارى؛ بزي كبار الناس، ولا بزي فقيه، ولا بزي رجل خير، بل يجب أن يمقتوا ويهجروا ولا يسلم عليهم، لأنهم استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله، أولئك حزب الشيطان ألا إن حزب الشيطان هم الخاسرون، يجب أن تكون لهم علامة يعرفون بحا على سبيل الخزي لهم "(4).

ويسرد الجرسيفي جملة من الأمور التي ينبغي أن يمنع منها أهل الذمة، كركوب الخيل بالسروج والزي بما هو من زي المسلمين، أو بما هو أبحة، وينصب عليهم علما بمتازون به من المسلمين كالشكلة في حق الرجال، والجلجل في حق النساء (5).

<sup>(1)</sup> الونشريسي، المعيار، ج2، ص256.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، ص256

<sup>(3)</sup> ولد أنّ، محمد الأمين، تاريخ النصاري في الأندلس من سقوط الخلافة الأموية إلى نحاية المرابطين، الرباط، دار أبي الرقراق للطباعة والنشر، ط1،، ص100.

<sup>(4)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص 114. 113.

<sup>(5)</sup> ثلاث رسائل في الحسبة، ص122، ولد أن، تاريخ النصارى في الأندلس، ص101.

وهذه التقريرات التي يقررها أهل الحسبة ويؤكدون على المطالبة بها تعكس التساهل الكبير مع غير المسلمين بالأندلس، وإبطال كثير من التشريعات الفقهية تماشيا مع طبيعة المجتمع وخصوصياته المحلية، وغض الطرف عن الكثير من الممارسات والسلوكيات التي أغضبت الفقهاء، وانبروا للدعوة لإلزامهم بالتقيد بها طبقا لما كان قد تقرر من شروط في إطار عقد الذمة (1).

وقد يعدُّ بعض الناس هذا التساهل أمرًا إيجابيا، ويصفونه بالتسامح الديني، وهو في الحقيقة تماون في تطبيق الشرع، وتنكب عن صراط السلف من الصحابة والتابعين، الذين كانوا يمثلون الإسلام أحسن تمثيل، ويفرقون بين مواضع الشدة ومواضع اللين، ولا يلتفتون إلى أراجيف المرجفين من خصوم الإسلام والمسلمين.

#### 2 أعياد أهل الذمة:

لقد اهتم نصارى الأندلس بالاحتفال بعدة أعياد حاولوا من خلالها إبراز مظاهر الفرح والسعادة، وقد ارتبطت أعياد النصارى بأحداث وقعت للمسيح عيسى عليه السلام<sup>(2)</sup>، وهي عندهم أعياد سبعة؛ فأول يوم منها إذ بشر جبريل الملك مريم بميلاد المسيح، واليوم الثاني إذ ولد المسيح، والثالث إذ ختن إلى ثمانية أيام، والرابع إذ ظهر للهجين وأهدوا إليه ذهبا ولوبانا ومرا؛ وهو يوم النجم، والخامس يوم الفصح إذ قام عند القبر، والسادس إذ تخطفته السحابة ورقي إلى السماء بمحضر الحواريين، والسابع إذ نزل روح القدس على الحواريين وتكلموا بجميع الألسن<sup>(3)</sup>.

ولم يقتصر الاحتفال بهذه الأعياد على النصارى فحسب، بل انتقل إلى المسلمين، فصاروا هم أنفسهم يحتفلون بها ويتبادلون الهدايا، بل صار ذلك بين الوجهاء والملوك، فهذا ابن عمار الشاعر الشهير قد أهدى إلى المعتمد بن عباد ثوب صوف بحري يوم نيروز وكتب معه:

لما رأيت الناس يحتشدون في إتحاف يومك جئتُه من بابه فبعثتُ نحو الشمس شبه أياتها وكسوتُ متنَ البحر بعضَ ثيابه

<sup>(1)</sup> ولد أن، تاريخ النصاري في الأندلس، ص102.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص 92.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  نفسه، ص

فوجه إليه المعتمد بمكبّة فضة فيها خمسمائة دينار \_\_ وقيل خمسة آلاف دينار \_\_ وكتب معها:

هبة أتتك من النضار ألوفها فاغنم جزيل المال من وَهَابه فلو أن بيتَ المالِ يحوي قفلُه أضعافَها لكسرتُه عن بابه وملأت منه يديك لا مستأثرا فيه عليك لكي تُرى أولى به فالبحر يطفح جودُه لك زاخرا لما كسوت البحر بعض ثيابه (1)

ولم يكن المسلمون يشاركون النصارى أعيادهم فقط، بل كانوا يستعدون قبل قدوم العيد من أجل الاحتفال، وذلك بشرائهم لبعض الحاجيات اللازمة لذلك (2).

وإن تساهل المسلمين في أمر هذه الاحتفالات قد أزعج الفقهاء، وجعلهم يشدون النكير عليهم، فهذا الطرطوشيي يقول:" ومن البدع...إقامة ينير بابتياع الفواكه كالعجم وإقامة العنصرة وخميس أبريل بشراء المجبنات والإسفنج، وهي من الأطعمة المبتدعة، وخروج الرجال جميعا أو أشتاتا مع النساء مختلطين للتفرج"(3).

ويرى ابن عبدون وجوب منع النساء المسلمات من دخول الكنائس المشنوعة، فإن القسيسين فسقة زناة لوطة (<sup>4)</sup>.

وسئل ابن رشد: "هل يحل عمل شيء من هذه الملاعب التي تصنع في النيروز من الزرافات والكمادين وما يشبهها، وهل ثمنها حلال لصانعها أم لا؟ فأجاب على ذلك بأن قال: لا يحل عمل شيء من هذه الصور، ولا يجوز بيعها، ولا التجارة بما، والواجب أن يمنعوا من ذلك "(5).

<sup>(1)</sup> ابن الأبار، الحلة السيراء، تحقيق حسين مؤنس، القاهرة، دار المعارف، الطبعة الثانية، 1985م ج2، ص162.

<sup>(2)</sup> ولد أن، تاريخ النصاري في الأندلس، ص94.

<sup>(3)</sup> الطرطوشي، كتاب الحوادث والبدع، ص117، ولد أن، تاريخ النصاري، ص99.

<sup>(4)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص49، ولد أن، تاريخ النصاري، ص99.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج2، ص940.

وكل هذا يصور لنا تساهل المسلمين في الاحتفال بهذه الأعياد والاستعداد لها، وغشيان محافلها، بل ودخول النساء إلى الكنائس من أجل شهود هذه الاحتفالات، فلقد "كان لوجود عدد من النصارى واليهود داخل هذا المجتمع أن جعله مجتمعا تتميع فيه التقاليد الإسلامية وتختلط بين ما هو إسلامي وما هو غير إسلامي "(1).

### 3 تجاوزات أهل الذمة:

يقع أحيانا بعض أهل الذمة في تجاوزات خطيرة وانتهاكات صارخة لثوابت المسلمين؛ ولا سيما مما يتعلق بأمر الدين، كالتطاول على الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، أو الاستخفاف بالقرآن أو بالمسلمين، مما يجعل المسلمين يرفعون الشكوى إلى القاضي للنظر في أمره وما يستحقه من عقوبة جرّاء ذلك، وتبرز نازلة أن ذميا وقع في مثل ذلك فأفتى الفقيه محمد بن إسماعيل بسَجنه إن استفاض عنه ذلك، فإن ثبت ذلك عليه قتله القاضي (2).

#### خامسا: الشعائر الجنائزية:

### 1. اتباع الجنائز وقراءة القرآن عليها:

ومما يحصل أحيانا أن تكثر الجنائز في أقطار مختلفة، كما حصل ذلك لرجل نذر أن يشهد الجنائز أينما كانت، وقد تكون الصلاة عليها ودفنها في وقت واحد، وذلك متعذّر بل ممتنع، فأفتى أبو عمر ابن القطان بأن يشهد الأفضل منها (3).

وتشير المصادر إلى عادة أندلسية كانت تتبعها الأسرة في الجنائز، وهي قيام المرأة بالخروج وراء جنازة زوجها عند وفاته، كما ذكرت نازلة أن الحرة حواء بنت تاشفين خرجت تتبع نعش زوجها الأمير سير بن أبي بكر والي إشبيلية، وتضيف نازلة أخرى بأن المرأة كانت تقف أحيانًا على شفير قبر زوجها عند دفنه (4).

<sup>(1)</sup> دندش، عصمت عبد اللطيف، دراسات أندلسية في السياسة والاجتماع، ص195.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص81.

<sup>(3)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص 418.

راسات أندلسية، ص $^{(4)}$  أبو مصطفى، دراسات أندلسية، ص

وقد يوصي الإنسان بقراءة القرآن على قبره، كما فعلته امرأته موصية بقراءة القرآن على قبرها بأجرة ذكرتها، فأفتى ابن عتاب \_ وقد شوور في ذلك \_ بالجواز قائلا:" وما عهدت به من إخراج ثلثها لقارئ يقرأ على قبرها؛ فهو نافذ كالاستئجار في الحج، وهو رأي شيوخنا، وذلك بخلاف ما لو أوصت بمال لمن يصلى عنها أو يصوم"(1).

وقد يُرتِّب الموصى على هذه القراءة أجرا، كما أوصى رجل قبل وفاته بأن يُقرأ على قبره أسبوعه بخمسة دنانير، وقد أفتى ابن ورد بتنفيذ وصيته (2).

ويدلنا ما سبق على أن هذه القراءة؛ أعني القراءة على القبر كانت عندهم شائعة لم ينكرها فقهاؤهم، بل صرحوا بجوازها وتنفيذ وصية من أوصى بها، كما يوضح لنا أن هناك قرأةً يقومون بهذه المهمة، غير أننا لم نقف على أوصافهم وشروطهم، وهل لهم أعمال غير هذا العمل، أم أن هذا هو عملُهم الذين منه يقتاتون وبه يسترزقون؟

#### 2 وصف المقابر والمنكرات المتعلقة بها:

المقابر عادة ما تقام خارج المدينة أو خارج أسوارها بجوار أحد أبوابها، ولكن كثيرا ما تتسع المدينة وتمتد خارج أسوارها، وبذلك تصبح بعض من هذه المقابر داخل المدينة فيجتازها الناس والعجلات والحيوانات اختصارا للطريق (3).

وكانت القبور في بداية الفتح بسيطة البنيان ترتفع قليلا عن الأرض، وكان القضاة والمحتسبون يأمرون حفاري القبور بتعميقها قدرا معقولا بحيث لا تظهر روائحها ولا يتمكن السباع والمحتسبون يأمرون حفاري القبور بتعميقها قدرا معقولا بحيث لا تظهر روائحها ولا يتمكن السباع والكلاب من نبشها (4)، إلى أن تغير شكلها بما أحدثه الناس عليها، وأعلي بناؤها نحو العشرة أشبار أو أزيد (5)، بل قد بنيت عليها السقائف والقبب والروضات (6)، مما أدى بالعلماء إلى

.307 بين رشد، فتاوى ابن رشد، ج2، ص1244. عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص $^{(5)}$ 

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(1)}$  ص  $^{(2)}$ 

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص85.86. الونشريسي، المعيار، ج8، ص70.

<sup>(3)</sup> دندش، دراسات أندلسية، ص196.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص197.

<sup>(6)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج2، ص1242. عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص308. ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج1، ص177.

إنكار هذا المنكر واعتباره مخالفا للسنة، وأمروا بهدم ما بني عليها وفقا لأمر الرسول الله صلى الله عليه وسلم بتسويتها.

ومماكان يحدث في بعض الأحيان عدم التدقيق في حفر القبر، وعدم مراعاة مقاييس جثة الميت، فيحفر القبر بمقاييس لا تتسع للميت، فيحصل حين الدفن ما يخالف إكرام الجنازة، من ذلك ما ذكره ابن عبدون قائلا: " فإني رأيت ميتا أخرج من قبره ثلاث مرات، ورأيت آخر يدخل فيه بالضغط "(1).

وقد يحدث وقوع بعض المنكرات بالمقابر، واستتار أهل الشر والفساد فيها في بعض الأحيان (2)، على خلاف المتوقع ممن يدخلها، إذ أنها تبعث على تذكر الآخرة والخشية واستحضار الموت كما هو معروف، ولذا حثت السنة النبوية على زيارتها من أجل تحصيل هذه الغاية، غير أن بعض ما كان يحدث من منكرات بالمقابر ليثير العجب ممن يفعله، لا سيما إن كان من المسلمين.

وقد ذكرت كتب الحسبة والنوازل من تلكم المنكرات قدرًا غير يسير، من ذلك مرور العجم من غير المسلمين على المقبرة واتخاذها طريقا، مما أثار غضب الفقهاء وصاروا ينكرونه حينما أخبرهم المحتسبة بذلك، قالوا: " ويُنهى العجم عن المرور على مقابرنا لوطئهم قبور المسلمين ومشيهم عليها، وقد ينهى المسلمون عن المشي عليها فكيف بأنجاس كفار؟ " (3).

وأحيانا تصب بعض القنوات في المقابر، مما يتسبب في إتلافها، كما حدث لقنوات عامر التي رُفِعت بشأها شكاية للأمير، فأمر القاضي والفقهاء بالانتقال والمعاينة وإعلامه بصحة الشكوى ومدى التلف الذي لحق بالمقبرة، فكان الرأي وجوب ردم هذه القنوات لكف أذاها عن إتلاف المقابر وصيانة حرمة الأموات مهما طال عهدها، إذ لا تقادم ولا تماون في تلك الحرمة (4)

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص48، دندش، دراسات أندلسية، ص206.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، ص308.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 772.

<sup>(4)</sup> دندش، دراسات أندلسية، ص196.

وكذلك مماكان يحدث أحيانا مرور رعاة الأبقار بعجولهم على المقبرة، وقد نهى عنه الفقهاء تعظيما لحرمة الأموات (1).

ومما حفظته لنا النوازل بعض الخصومات التي تقع بسبب فتح جار المقبرة بابا يخرج منه ويتخذ طريقا في المقبرة، كما حدث في نازلة رُفعت من إشبيلية إلى القيروان في أهل أرض اتخذوها مقبرة، وجعلوها وقفا خاصا لدفن أهلهم، ففتح صاحب الدار المجاورة لهذه الأرض بابا صار يخرج منه ويمر بالمقبرة، فكُلِّم في ذلك من طرف أهلها وأن ذلك يوقع الضرر عليهم فلم يستجب، فجاوب فيها أبو بكر بن عبد الرحمن وأبو عمران بمنعه من ذلك حفاظا على حرمة القبور، واستحسن جوابَعُما ابنُ سهل (2).

سادسًا: النزاعات والجرائم:

#### 1- النزاعات والخصومات:

لقد حث الإسلام كثيرا على حسن الجوار، وتعددت النصوص من القرآن والسنة على إكرام الجار والإحسان إليه والتحذير من أذيته، ولا شك أن كثيرًا من هذه المعاني الطيبة كانت حاضرة في المجتمع الأندلسي الذي يعتبر مجتمعًا متدينا في الجملة، غير أن المصادر التي اعتمدتما في هذا البحث لا تتطرق إلى هذه المعاني الجميلة، وذلك لأن طبيعة الأسئلة التي توجه لأهل الفتوى إنما هي وليدة الخلافات والخصومات التي تكون بين الجيران، فتعرض لنا صورة عن هذه الجوانب السلبية التي ولا شك أنها استثناء من قاعدة، ولا يمكن أبدا أن نبني عليها أن المجتمع الأندلسي كان سيئا في مجمل علاقات الجيران ببعضهم ببعض، ولكن العكس هو الصحيح، ومع ذلك سنذكر هذه العلاقات السلبية لأن طبيعة المصادر عرضتها.

كثيرا ما كانت تحدث منازعات بين الجيران تستوجب رفعها إلى القضاء، فيدلي فيها الفقهاء المشاورون بما يرونه صوابا، مشيرين بذلك على القاضي فيما استشارهم فيه، وهذه النوازل تعطينا صورة واضحة من صور المجتمع الأندلسي فيما يتعلق بالجوار، بل كانت هذه المنازعات

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  سهل، ديوان الأحكام الكبرى،

<sup>. 732</sup> نفسه، ج $^{(2)}$  نفسه،

أحيانا تؤدي إلى الموت بسبب الغيظ، كما وقع لابن معدان (1) أحد أعيان قرطبة وصاحب الصلاة بجامعها، فقد "كان سبب موته ـ فيما زعموا ـ منازعة وقعت بينه وبين جار له من العامة انطلق عليه بلسانه"(2).

وتحدث المنازعات أحيانا بسبب بعض التعديلات التي يقوم بها صاحب الدار مما قد يتضرر به جاره، كأن يحدث درجا يحتاجه للصعود عليه إلى غرفة له؛ فيغرز بعض الخشب في جدار جاره، فيخشى الجار من سقوط الجدار فيتقدم بالشكوى للقاضي (3)، أو أن يكون دخان المطبخ يتسرب إلى الجار فيتأذى بذلك (4).

ومن ذلك نازلة أرّخها ابن سهل في شعبان سنة (456هـ/1064م)، من تنازع جارين، هما داران متجاورتان، وبينهما حائط لأحدهما، وله على الحائط رف (5) قد خرجت أكلبُه (6) إلى دار جاره، فأراد أن يستعمل أطراف الأخشاب الخارجة من بيته إلى بيت جاره؛ فيبني عليها حائطا يرفعه إلى غُرفة يريد بناءها، وقد منعه جارُه من ذلك بحجة أن الهواء له، وليس له سوى إخراج الرف إلى ناحيته لا غير. فسال ابنُ سهل ابنَ عتاب وابنَ مالك فأجابا بمنعه من بناء الجدار، وسأل ابنَ القطان فأجاب بالإذن فيه، واستظهر هذا الجوابَ ابنُ سهل وقوّاه (7).

وقد يحدث التنازع بين الجيران حول الأبواب وموقعها منهم، كما حصل أن تنازع ببيّاسة سينة (444هـ/1052م) جيران جدد مع جار لهم له باب يطل على زقاق (8) لهم غير نافذ،

الصلة، الترجمة 587، ج1، ص352. المرواني، عيون الإمامة، الترجمة 39، ص 136.

<sup>(1)</sup> أبو بكر عبد الله بن محمد بن معدان، صاحب الصلاة بالمسجد الجامع بقرطبة، من أهل الشورى، كتب للقاضي عبد الرحمن بن أحمد بن بشر، ويونس بن عبد الله، وأمينهما على تنفيذ الوصايا، ويعقد الشروط، توفي سنة 426هـ. ابن بشكوال،

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرواني، عيون الإمامة، ص136.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 797.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المصدر نفسه، ج $^{(4)}$  ص

<sup>(5)</sup> الرفّ: شبه الطاق بُحعل عليه طرائف البيت، أو خشب يُتبَّت حرفُه في عرض الحائط توضع عليه الأواني وغيرها، المعجم الوسيط، مادة رفّ.

<sup>(6)</sup> خشبات يُعمدُ بما الحائط. الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ص122.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص  $^{(801)}$ .  $^{(802)}$  عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص $^{(7)}$ 

<sup>(8)</sup> الزُّقاق: الطّريق الضيّق نافذا أو غير نافذ، يذكّر ويؤنّث، ج أزقّة. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ص411.

وكان قد فتح هذا الباب مع جيرانه القدامي الذين باعوا دورهم لهؤلاء الجدد ولم يعترضوا عليه، وأفتى جميع الفقهاء الذين راسلهم ابن سهل بأن ليس لهم الاعتراض وأن ذلك من حقه (1).

ومثل هذا أن رجلين متجاورين بينهما زقاق نافذ، فتح أحدهما في داره بابا وحانوتين لقيام تقابل باب جاره، ولا يخرج أحد من أهله ولا يدخل إلا على نظر من يجلسون في الحانوتين للقيام على صناعتهم، وهذا ضرر لأهل الجار الثاني وكشفة لعياله، وأفتى ابن رشد بتنكيب الباب والحانوتين عن مقابلة باب جاره إن قدر على ذلك، فإن لم يجد إلى ذلك سبيلا تُرك ولم عليه بغلقها (2).

ويبدو أن هذا الأمر كان يتكرر وقوعُه، مما جعل الفقهاء يفتون ويبدون فيه آراءهم، قال ابن سهل: " وقد كان من فتيا الشيوخ عندنا فيمن أراد أن يفتح بابا في زقاق نافذ؛ أنه إن كان الزقاق ضيّقا نكب (3) عن باب جاره إن أمكنه التّنكيب، وإن لم يمكنه التّنكيب لم يُمنَع من الفتح وإن كان فيه ضرر على جاره"(4).

ولا أظن أن هذه الشكاوى تقع عن منافسة وحسد، وإنما تعكس لنا صورة إيجابية عن المجتمع الأندلسي، وهي محافظة الرجال وغيرتهم على نسائهم، إذ أن تقابل الأبواب يصعب معه التحرّز من وقوع النّظر على حُرَم الجار إن فُتح الباب المقابل، ولعل هذا ما يعكس لنا العادة الأندلسية الشّهيرة، والتي ماتزال آثارها إلى اليوم في بعض الأحياء الإسبانية المحافظة، بل ويوجد مثلها في بعض أحياء بلادنا، أعني بتلك العادة أن يُنصب ستار تخين على الباب الخارجي، حتى إذا ما فتح الباب يبقى الستار ساترا لما وراءه.

ومن هذه النزاعات التي تقع بين الجيران، ما يكون حول فُرن يحدثه أحدهم فيشتكي جاره من التأذي بدخانه، أو أن موقع الفرن بجانب بيته يحط من قيمة البيت إذا أراد بيعه، فهذه شكوى تقدمت بها امرأة تدعى عاتكة إلى القاضى أبي الحسن بن محمد بن زكوان، تخبره فيها أن

211

\_

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص $^{(3)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> أي: عدل عنه. الرازي، مختار الصحاح، والمقصود: عدل عن باب جاره فلم يقابله إن أمكنه العدول.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$  ص

جارها عبد الرحمن أحدث فرنا بالقرب من دارها، وأنها تتأذى بدخانه، فعالج عبد الرحمن فرنه وقطع الدخان عنها وأثبت ذلك عند القاضي، فاعترضت بأن قرب الفرن من دارها ضرر عليها لأنه يحط من قيمة الدار، فجمع القاضي الفقهاء في مجلسه وشاورهم في ذلك (1).

وهذه المسألة وحدها قد أسالت حبرا كثيرًا، وأخذت من الفقهاء وقتًا كبيرًا، إذ جاوب فيها النّفس، ثما يدلّ على فيها الفقهاء المشاورون القاضي أبا الحسن بعد مشاورته إياهم وأطالوا فيها النّفس، ثما يدلّ على اهتمام العلماء بقضايا الناس وعدم الاستهانة بها، كما ينبئ عن عدم التسرّع في البتّ في القضايا الشائكة، خوفا من الوقوع في الجور ومجانبة العدل.

ومن الأضرار التي كان يشتكي منها بعض الجيران؛ أن يكون لأحدهما باب أو نافذة يُطلّ منهما على ساحة بيت الجار، ولا شك أن في ذلك ضررا من الاطلاع على الحُرم إلى غير ذلك، وكانت تُرفع شكاوى من هذا النوع إلى القضاة يبدي فيها المشتكون أن في ذلك ضررا عليهم، ويطلبون من القضاء التدخّل لرفع ذلك الضرر وإزالته (2).

يحتاج أحيانا ساكنو البيوت إلى بعض التغييرات أو الزيادات في بيوتهم، ولأن الديار متلاصقة فقد يزعج ذلك الجيران أو يلحق بحم الضرر، كمن أراد أن يبني حماما في داره، فقال له جاره إن بنيته أضر ذلك بنا، وأفتى الفقهاء بمنع هذا البناء لوجود الضرر (3).

ومثله قنوات تصريف المياه؛ مياه الأمطار وغيرها، فالمعمول به وجود قنوات تخترق حائط الجار من غير إضرار به، فإذا كان هناك ضرر ككثرة الماء، أو أن القناة مستعملة لدار صغيرة فيبدلها صاحب البيت بدار أكبر منها، فكل ذلك من الضرر الذي يُمنَع وقوعُه (4).

وقد يكون للديار المتلاصقة قنوات تخرج كلها إلى الطريق الذي يمر منه الناس، وهذا ما يسبب ضررا للمارّة، كما حدث في نازلة أبانت عن ضرر لحق المارة بسبب هذه المياه الخارجة من القنوات إلى الطريق، بل وصلت هذه المياه لارتفاعها إلى المسجد المجاور ودخلت إلى بئره، مما

212

<sup>(1)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 805.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج2، ص 813.

<sup>(3)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص94.

أدى بصاحب الأرض التي بُنِيت عليها هذه الديار بالاعتراف بهذا الضرر والسعي في إصلاحه (1)

وهناك نوع آخر من الجوار؛ وهو الجوار في الأراضي أو الحقول التي يكون فيها الكرم أو غيره من أنواع الشـجر، مما يعكس لنا حياة أهل القرى، وكانت تحصل أيضا بين هؤلاء الجيران أنواع من المنازعات يرفعونها إلى القاضى ليبت فيها برأيه.

من ذلك ما حصل ببياسة قبل سنة (444هـ/1052م)؛ أن رجلاكان له كرم بين كروم لأناس مختلفين، وكان صاحب الكرم يسير إلى كرمه من حيث شاء لا يُمنَع من ذلك حينماكانت أراضيهم بورًا، ثم عمروها بالغرس فمنعوه من الدخول إليها، ونزلت هذه النازلة فكتب فيها ابن سهل من بياسة إلى فقهاء قرطبة يشاورهم فيها، فأجاب كل واحد بما رآه صوابا (2).

وتكشف لنا نازلة عن ماء جار في جنات وعليه أرحى، وأهل الجنات يسقون به ثمارهم ويصرفون ما يحتاجون منه لمنافعهم وشربهم، فقام بعضهم ببناء مراحيض على هذا الماء، وزعم أن ذلك لا يغير الماء لكثرته، واحتج أهل الجنات بأنه وإن لم يغيره فإنه يقذره ويعيفه، وربما رسبت الأقذار في قراره مما يبغضهم إليهم، وأجاب الفقهاء بأنه ضرر واجب الإزالة، سواء من قام بذلك أهل الجنات أو من سواهم من أهل الحسبة (3).

وأصحاب الجنات والحقول يحتاجون إلى تسويرها حفاظا على ما فيها من غلات، غير أنه قد يبني صاحب الجنة سورا في غير حقه، أو يبنيه في حقه ولكنه يلحق ضررا بالناس، كالذي بنى حائطا لجنته في بطن واد، مما أدى إلى تضييق الوادي، وخاف الناس من وقوع الضرر عند حملته، وكان له جار له جنة مقابلة خاف من وصول الماء إلى جنته عندما صار الوادي ضيقا بعد بناء هذا الحائط، وأفتى الفقهاء بهدم السور الذي يتسبب بالضرر للناس (4).

-

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص94. 95.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص  $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> ابن رشد، فتاوى ابن رشد، ج3، ص 1333، عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص90. 91.

<sup>.99 . 98</sup> ص  $^{(4)}$  نفسه، ص

وتذكر نازلة أن بئرا كانت بدار واحدة، فاقتسموا الدار، فأفتى أهل العلم ببناء جدار مستدير بالبئر، وفتح كل من المقتسمَيْنِ بابا إلى داره، فإذا أراد أن يستقي ماء أو يغسل فتح بابه وغسل ثم أغلق كل منهما بابه (1).

ولأن الماء عليه مدار حياة الناس يحصل التنازع أحيانا بسببه، ولا سيما عند أصحاب البساتين والحقول، كما حصل بين رجل حفرا بئرا في حائطه، وسقى بما أعواما، وبين جيرانه الذين كان الماء الذي في حوائطهم لا يكفيها، فطلبوا منه إمدادهم بالماء ففعل، وبعد مدة وقع بينهم سوء تفاهم بسبب سوء معاملتهم إياه، وزعموا أن بئره هي امتداد بئر قديمة لجماعة المسلمين، وحصل النزاع الذي أفتى بسببه ابن رشد أنه لا حق لهم في هذا الماء وإن طال إمداده إياهم، أما إن كانت البئر كما وصفوا وثبت أنه استفرغ ماء البئر القديمة فيجب عليه ردم بئره حتى يرجع الماء إلى البئر التي هي لجماعة المسلمين (2).

### 2- الجرائم والجنايات

لقد تم اكتشاف أنواع مختلفة من الجنايات والاعتداءات في المجتمع الأندلسي نطقت بها كتب الحسبة والنوازل، مما يعطينا صورة سلبية عن تصرفات بعض أفراد المجتمع، وفيما يلي ذكر بعضها.

### أ. القتل:

فهذه نازلة تبين وجود رجل مقتول على فراشه، وقد ذكرت النازلة اسمه، فهو الحاج أبو مروان عبد الملك بن زيادة الله بن مضر التميمي الطبني، وحدثت هده الحادثة في شهر ربيع الأول سنة 475 هـ، وخرج ابنه منذرًا لهجًا بأنه طُرِق ليلا وقتل، فاستنكر الوزير أبو الوليد بن جهور وأمر صاحب المدينة محمد بن هشام فنهض إلى داره ودخلها، وألفى القتيل مذبوحًا فيه أكثر من ستين ضربة بسكين. ولما استنطق صاحب المدينة نساءه فقالت إحداهن عن الأخرى: هذه قتلته وأعنّاها نحن، وقالت: كان حقيقا بالقتل منذ أعوام (3).

<sup>(1)</sup> الشعبي، الأحكام، ص124.

<sup>(2)</sup> ابن رشد، مسائل ابن رشد، ص163 . 164.

<sup>(3)</sup> ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج2، ص 873.

وقد أبرزت هذه النازلة التفاصيل التي أحاطت بالواقعة من ذكر الأسماء والتاريخ، وذكرت بشاعة القتل، وإعلان نساء المقتول لقتله، بل بينت حتى ما وجده صاحب المدينة من ثياب مخبأة في أركان الدار وسكين أقلام للقتيل، وأثر دم في سراويل بعض نسائه (1).

وتذكر نازلة أخرى أن البينة قامت على قتل زوج لزوجته مع أن لها ابنا منه، ولها ابن آخر من غيره، وإن كان السؤال عن هذه النازلة مقتضبا لا يُمكّننا من معرفة أسباب هذه الجريمة (2)؛ إلا أنه يعطينا صورة عن بعض هذه الظواهر الخطيرة، والاعتداءات الجسيمة ولا سيما إن كانت بين الزوجين.

ومن ذلك ادعاء رجل أن غلامه قد قُتل من قِبل رجلين، ورفع ذلك إلى القاضي (3).

### ب- التسميم والجرح:

من الأمور التي كشفت عنها النوازل؛ استعمال السم في إلحاق الضرر بالناس، سواء كان استعمال السم لغاية القتل أو أمور أخرى كالوقوع في الأمراض الخطيرة، ومن ذلك أن رجلا سقى غيره سما فأصابه الجُذام وأقر الساقي بالجُرم، فأفتى ابن الحاج بسجنه عاما حتى يُتحقق أنه جذام، غير أن النازلة لم تكشف عن ملابسات القضية وما السبب الذي أدى إلى هذا النوع من الاعتداء (4).

كما تشير بعض النوازل إلى الاعتداءات التي تكون بالجرح، وقد يكون الجرح فاحشا يُخشى على صاحبه الموت، مما يستدعي سجن الجاني وتقييده إلى أن تظهر حياة المصاب أو موتُه (5).

غير أن النازلة لا تشير إلى سبب وقوع هذا الجرح، ولا إلى طريقته أو الآلة المستخدمة فيه، وهكذا في كثير من النوازل التي تكون فيها مثل هذه الأمور غامضة.

(5) ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص78، الونشريسي، المعيار، ج8، ص67. 68.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن سهل، ديوان الأحكام الكبرى، ج $^{(2)}$ ، ص

<sup>(2)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص97.

<sup>(3)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص84.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الحاج، نوازل ابن الحاج، ج3، ص411.

وتُظهر نازلة أخرى أن رجلا رمى رجلا بحجر فأسقط إحدى ثناياه، بل أدى ذلك إلى ابتلاعه ثنيته من شدة الضربة، ووجد بسبب ذلك ألما في جوفه يخشاه، فأفتى الفقهاء في ذلك بالقصاص بعد يمين المضروب أن ضاربه تعمد ذلك، ولم يكن ضربه على سبيل اللعب (1).

كما أن بعض الاعتداءات تكون على البهائم، كمن ضرب دابة، فأدى ذلك إلى إسقاط جنينها، فأفتى الفقهاء بأن على ضاربها عشر قيمتها، وقال آخرون بل عليه ما نقص من قيمتها، أي أنها تقوم بالجنين وبدونه، والفارق هو الذي يؤديه الضارب (2).

### ج- الزبي والاغتصاب:

وهذا الأمر أعني الوقوع في مثل هذه الفواحش أمر مستنكر عند عموم المسلمين، لأنه من المسسلم عندهم أن هذه الفاحشة من كبائر الذنوب بالقرآن والسنة وإجماع المسلمين، حتى صار من يفعل ذلك منبوذا ممقوتا، ترمقه الأعين بنظرة الريبة والاستنكار، وتتحدث عنه الألسن حديث الاستخفاف والاستهجان.

إلا أنه لا يخلو مجتمع من وقوع بعض المخالفات والاعتداءات، يقل في بعضها ويكثر في البعض الآخر، ومن أجل ذلك شدد ابن عبدون في المجالات التي يمكن أن تفضي إلى مثل هذه الاعتداءات سدًّا لذرائع الشر<sup>(3)</sup> وحسمًا لمادة الفساد، مثل المقابر التي كان قوم يسكنون على ظهور الموتى ويشربون الخمر ويفسقون، وعدّه مما يُعاب به أهل بلدهم يعني إشبيلية (4)، وحذر من ترك الشباب أيام العيد يجلسون فيها على الطرقات لاعتراض النساء (5)، ونبه السلطان إلى

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص85. 86، الونشريسي، المعيار، ج2، ص267.

<sup>(2)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص 86، الونشريسي، المعيار، ج2، ص532.

<sup>(3)</sup> وسد الذرائع من الأصول التي بني عليها الإمام مالك رحمه الله مذهبه، وفيها يقول ابن أبي كف في نظمه لأصول مالك: وسَدُّ أبواب ذرائع الفساد فمالك له على ذِهِ اعتماد وسَدُّ أبواب ذرائع الفساد فمالك له على ذِهِ اعتماد في المنافق المن

قال شارحه: يعني أن سدّ أبواب الوسائل إلى الفساد من أدلة مالك التي يحتج بما في الشرعيات، ويعتمد عليها، فمتى كان الفعل السالم من المفسدة وسية إلى مفسدة منعنا منه، وهذا خاص بمذهب مالك. اهـ. ينظر: الولاتي، محمد بن يحيى بن عمر، إيصال السالك في أصول الإمام مالك، عني به: محنّد أو إدير مشنان، الجزائر، دار الأمام مالك، الطبعة الأولى 1427ه. 2006م، ص109.

<sup>(4)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص74.

<sup>.76</sup>نفسه، ص $^{(5)}$ 

 $ضرورة قيام المحتسب بمنع الجلوس على أفنية القبور لمراودة النساء، وأن يتعاهد ذلك كل يوم مرتين <math>^{(1)}$ ، وحذر من تولي الشباب والعزاب القراءة على الأموات ولو كان الواحد منهم أعمى، لكثرة الشر  $^{(2)}$ ، وقال بوجوب منع الحساب والقصاص من الانفراد بالنساء في أخبيتهم، وشدد على النساء التي تفعل ذلك قائلا: ولا يأتي إليهم من النساء إلا الفاجرات، وزاد التنبيه على منع الخلوة في الديار لأنه أشد من الأول، وضرورة مراقبتهم لأنهم فساق  $^{(3)}$ .

ولا شك أن هذه الضوابط التي قررها ابن عبدون لم تكن من نسج الخيال، بل هو يتحدث عن واقع مرير ووصف ما يقع فيه من الفجور والفسق، وما ينبغي فعله للتقليل من هذا الشر.

وما يؤكد ذلك؛ ما كشفت عنه نازلة أن غلاما أعتقته مولاته واتخذته كالولد، وملّكته كثيرا من مالها، وهو معلوم بالدعارة والاستهتار، وله جنة جعلها مأوى للمعاصي، يأوي إليها هو وأمثاله، مما أدخل الخوف على الجيران بسبب ذلك، وقد عاقبه القاضي وزجره مرارًا، حتى أظهر التوبة، وبعد حين عاد إلى أشدّ من حاله الأولى، وشدّد عليه القاضي، ورأى أن يبيع عليه الجنة حسمًا للفساد الذي ينجم عنه فيها<sup>(4)</sup>.

وتكشف لنا بعض النوازل عن مثل هذه التصرفات المشينة، كما جاء عن امرأة غابت عن أهلها أياما ثم أتت على زعمها من الجبل، فاستنطقها جماعة من المسلمين من أهل العدل وغيرهم، وأُحضرت مجلس الحكم، فادّعت على رجل عزب أنه أخرجها واغتصبها، فأجاب القاضي عياض أنها إن جاءت صارخة مستغيثة بما يدل على سرعة القيام والتشكي الدال على عدم الطوع قبلت حجتها، فأما إن اشتكت بعد أن جاءت وسكتت لم يُقبل قولها (5).

والفقهاء قد تفطنوا أن بعض هذه الادّعاءات إنما تكون من قِبل بعض النساء التي المتّهم انحرفت، ثم أرادت ستر عيبها وتبرئة نفسها، فألصقت التهمة بغيرها، ولهذا فرقوا بين المتّهم

<sup>(1)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص76.

<sup>.76</sup>نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص77.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص 88، الونشريسي، المعيار، ج 2، ص 533.

<sup>(5)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص 82.

الصالح ومن هو دون ذلك، كما جاء في نازلة ذكرها الشعبي المالقي في أحكامه وابن سهل في نوازله عن بعض شيوخ قرطبة إذ قالوا: إن شُهد عند القاضي أن هذا الرجل ممن لا يُنسب إليه شيء من هذا لطهارته وحسن حاله؛ وشُهد عند أنها هي منسوبة إلى الأذى جُلِدت حدّ الفرية وحدّ الزنا لإقرارها به (1).

ولا تعني هذه الأمثلة أبدا وصف المجتمع الأندلسي بأنه مجتمع منحل بالجملة، بل هذه استثناءات من وصف عام، وهو غلبة الطهر والمحافظة، وقد جاء ما يؤكد هذا في قول ابن عبدون عن المقابر:" ويجب ألا يُترك فيها أحد من الباعة فإنهم يكشفون على النساء المخزونات"(2)، أي المستورات عن الأنظار، وهذه صفة النساء الحرائر، وهن الكثرة في المجتمع الأندلسي.

#### د- السرقة:

هناك حالات من السرقة تكشف عنها المصادر، كما حصل أن سرق عبِيدٌ نصارى قارِبَ رجُلٍ وهربوا به <sup>(3)</sup>، وقد يتخذ أهل الشر والفساد أماكن يلجؤون إليها، كما كشفت عنه نازلة أنهم يتخذون الأرحى الموجودة في الجنات مأوى لهم، يسكنونها ويتسلطون على الجنات بسرقتها مما أدى إلى شكوى أهل الجنّات من ذلك <sup>(4)</sup>.

### ه- السب:

تبرز لنا المصادر ما قد يحصل بين الناس من نزاعات وخصومات تؤدي إلى سب بعضهم البعض أو نبزه بلقب مشين أو اتهامه في عرضه أو غير ذلك مما يعد من المظاهر السيئة، ومن ذلك أن بعض الحكام أرسل إلى ابن رشد يسأله عن رأيه في رجل اسمه عبد الله بن محمد المغراوي ويُنبز بالكلبوس؛ شهد عليه الشهود بأنه سب رجلا يدعى علي بن مالك وسب أبويه، بل تعرض في سبه إياه إلى الله جل جلاله، ولم يُقرّ بفعله رغم شهادة الشهود، فأفتى ابن رشد بأنّ

<sup>(1)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص82.

<sup>(2)</sup> ابن عبدون، رسالة في القضاء والحسبة، ص76.

<sup>(3)</sup> ابن ورد، أجوبة ابن ورد، تحقيق الشريف، ص79، الونشريسي، المعيار، ج8، ص 68.

<sup>(4)</sup> عياض وولده محمد، مذاهب الحكام، ص 90.

الواجب على هذا المشهود عليه الأدب الوجيع إذا لم يقصد سب الله تعالى، أما إن قصد سب الله تعالى وجب عليه القتل <sup>(1)</sup>.

فكما أن هذه النّازلة أظهرت لنا هذا النوع من التّصرف، وهو الوقوع في سب الشخص وسبّ والديه والتعرض للذّات الإلهية، فإنما أعطتنا صورة عن وجود التنابز المنهى عنه في القرآن الكريم، إذ صرحت النازلة بأن هذا الرجل المشهود عليه كان يُنبز بالكلبوس.

وهذه المظاهر السيئة التي تقدّم ذكرها، لا تعني خلو غير المجتمع الأندلسي منها، كما لا تعنى أيضا أن المجتمع الأندلسي كان سيئا، بل هي تصرفات أفراد قد تكون في جميع المجتمعات، ولا ينبغي تعميم الحكم السلمي من خلال تصرفات أفراد، بل العكس هو الصحيح، فالنقاط السوداء تظهر في الثوب الأبيض ولا تلغى كونه أبيض.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن رشد، فتاوی ابن رشد، ج2، ص $^{(2)}$  ابن رشد، فتاوی ابن رشد،



#### خاتمة:

آن الأوان بعد رحلة علمية دامت عقدا من الزمن في إعداد هذه الأطروحة أن ألقي عصا التسيار، وأن أعرض هذا الجهد للوجود، فإن استُحسن وقبل فتلك الأمنية التي أرجّي، وإن كانت الأخرى فحسبي أي أمضيت وقتي في خير، وتعرفت على ألوفٍ من نفوس أهل الخير، فيما قرأته من كتب التراجم، وأيي تجولتُ في حدائق ذات بهجة، من صنوف المؤلفات قديمها وحديثها، تفسيرها وفقهها وحديثها، وغيرها من نتائج الفكر التي لولاها لما كان للدنيا طعم.

ولقد توصلت بعد هذه المسيرة في البحث إلى نتائج أذكرها لعلها تفيد القارئ الكريم، منها أن كتب الحسبة والنوازل مصادر غنية جدا بمواد البحث، وأن الباحث مهما أعاد النظر فإنه يقع في كل مرة على فائدة زائدة، ويفتح أمامه باب لمشروع بحثي جديد.

إن كتب الحسبة والنوازل ليس سهلة المراس، ولا تعطيك المعلومة على طابق من ذهب، بل تحتاج منك إلى تعنِّ وصـــبر، وتقليب نظر، وإعادة فكر، حتى تصـــل إلى مرادك، وتظفر ببغيتك، وقديماً قيل: من صبر ظفِر.

إن عصر الدراسة الشامل لدول ملوك الطوائف ودولة المرابطين بالأندلس، عصر حافل جدا بالمعارف والعلوم، مما جعل بعض الباحثين يَسِمُه بأنه أزهى عصور الأندلس من الناحية العلمية، وما أبعد قائل هذا القول النجعة، فإنه حقيقة عصر باذخ، اجتمع فيه من العلماء في جميع الميادين ما لم يجتمع في غيره، وكان المظنون أن تفرق الملوك وتنازعهم بلاد الأندلس ممالك يحكمونها؛ كان المظنون أن يكون سببا لانحسار العلم، إلا أننا وجدنا أن الأمر بخلاف ذلك، وما أراه إلا من التنافس الذي كان بين الملوك أيهم يحوز السبق، ويحوز المجد.

لقد تنوعت العلوم في عصر الدراسة، ولا تكاد تعدم علما يُدرس بالأندلس في هذا الزمان، سواء كان ذلك من العلوم الشرعية، أو العلوم اللغوية، أو العلوم التجريبية، بما يُمكّن أهل الأندلس أن يفاخروا غيرهم من حواضر العلم الكبرى في سائر البلاد.

لم تكن العلوم مقصورة على المساجد \_ وإن كانت بها أعظم وأكثر \_، بل كانت للعلوم مؤسسات أخرى ومواضع شتى تُدرس بها، كالمكتبات، والكتاتيب، وبيوت العلماء وغيرها.

لقد توصلت أيضا إلى أن المجتمع الأندلسي كان مزيجا من الأعراق والديانات والذهنيات قل أن تجتمع في مكان واحد، ففيه العرب والبربر والمولدون والصقالبة والمسالمة واليهود والنصارى، وكانوا متعايشين إلى حدّ بعيد.

ومن نتائج البحث أيضا التعرف على الدين في المجتمع الأندلسي، عرفنا اعتقادهم السيني في الجملة إلا ما ندر، وأنهم مالكيون في الفروع سوى ما شنّ، وأن علماءهم كانوا حريصين على محاربة البدع والمخالفات، وأن عامة الأندلس كانوا يحرصون على إقامة الأركان العملية كالصلاة التي يفسرها كثرة المساجد، والحج وإن كان عسيرا، والجهاد لأنهم كانوا بأرض الرباط والجهاد.

وتعرفت على المؤسسات المهمة في المجتمع الأندلسي، كالمساجد والأسواق ومؤسسة القضاء والسجون.

واتضحت لي جملة من الوظائف والحرف التي كان يمتهنها أهل الأندلس، سواء تعلق الأمر بالخاصة الذين كانوا يتولون الخطط الدينية والولايات السلطانية، أو بطبقة العامة الذين كانوا يمتهنون التجارة والفلاحة والرعى وما إلى ذلك.

انفتحت لي نافذة على حياة أهل القرى والفئات المهمشة أو الضعيفة؛ كالأيتام والرقيق.

كما تعرفت على بعض العادات والمظاهر الأندلسية، سواء ما تعلق منها بالجوانب الإيجابية، أو ما تعلق بالجوانب السلبية.

وإن كانت لي من وصايا أوصى بما الباحثين من بعدي فإني قائل لهم:

لا تصــدقوا مقولة من يقول بأن تاريخ الأندلس قُتل بحثا، فكم ترك الأول للآخر، وتاريخ الأندلس بحر كثيرةٌ أصدافه ولآليه، ومن جدّ وجد.

اعلموا يقينا أن كتب الحسبة والنوازل لا يزال فيه الكثير مما يحتاج إلى بحث وتنقيب، وتفتيش وترتيب، وأنها ستعين الباحث في تتميم كثير من ملامح صور المجتمعات التي لم تُسعف بها كتب التاريخ العامة.

كما أوصي من فُتِح له باب الإلمام باللغات، وله اهتمام بالدراسات الاستشراقية، أن يسخروا أوقاتهم وأقلامهم لتكميم أفواه المغرضين، من خصوم هذا الدين العظيم، الذين يسعون في تشويهه عن قصد، وتشويه تاريخ أهله عن علم، فليجاهدوا بأقلامهم كما جاهد أسلافهم، فلم تُخترق ثغورنا لقوة خصومنا، وما أوتينا إلا من عجز ثقاتنا، والله من وراء القصد، وصلى الله وسلم على معلم الناس الخير نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه، ودافع عن دينه، والحمد لله رب العالمين أولا وآخرا.

#### الملاحق:

### ملحق (1): ابن حزم يصف متذمرا زهد أهل بلده في العلماء

يقول: وأما جهتنا فالحُكم في ذلك ما جرى به المثل السائر " أزهد الناس في عالم الهه "... ولا سيما أندلسنا، فإنحا خُصت من حسد أهلها للعالم الظاهر فيهم، الماهر منهم، واستقلالهم كثير ما يأتي به، واستهجانهم حسناته، وتتبعهم سقطاته وعثراته، وأكثر ذلك مدة حياته، بأضعاف ما في سائر البلاد. إن أجاد قالوا: سارقٌ مغير، ومنتحل مدع، وإن توسط قالوا: عث بارد وضعيف ساقط، وإن باكر الحيازة لقصب السبق قالوا: متى كان هذا ومتى تعلم وفي أي زمان قرأ ولأمه الهبل. وبعد ذلك إن ولجت به الأقدار أحد طريقين إما شفوفا بائناً يعليه على نظرائه، أو سلوكاً في غير السبيل التي عهدوها، فهنالك حمي الوطيس على البائس، وصار غرضاً للأقوال، وهدفاً للمطالب، ونصباً للتسبب إليه، ونحباً للألسنة، وعرضة للتطرق إلى عرضه، وربما نحل ما لم يقل، وطوق ما لم يتقلد، وأُلحق به ما لم يفه به ولا اعتقده من المخالف. فإن تعرض لتأليف غمز ولمز، وتعرض وهمز، واشتط عليه، وعظم يسير خطبه، من المخالف. فإن تعرض لتأليف غمز ولمز، وتعرض وهمز، واشتط عليه، وعظم يسير خطبه، واستشنع هين سقطه، وذهبت محاسنه، وسترت فضائله، وهتف ونودي بما أغفل، فتنكس لذلك همته، وتكل نفسه وتبرد حميته، وهكذا عندنا نصيب من ابتدأ يحوك شعراً، أو يعمل رسالة، فإنه لا يفلت من هذه الحبائل، ولا يتخلص من هذا النصب، إلا الناهض الفائت، والمطفف المستولي على الأمد" (1).

<sup>.178</sup> مردم، رسائل ابن حزم، ج2، ص $^{(1)}$ 

## ملحق (2): ألقاب وأوصاف الفقهاء والمفتين وأهل النوازل من الصلة لابن بشكوال

| الجـــــــــزء، | الوصف أو اللقب                                      | اسم الفقيه                        |
|-----------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| الصفحة          |                                                     |                                   |
| 104/1           | كان حافظا للفقه رأسا فيه                            | ابن ارفع رأسه                     |
| 102 /1          | كان مفتيا ببلده عالما بالشروط وذاكرا للفقه          | ابن حزب الله ت 459هـ/1067م        |
| 104/1           | زعيم المفتين بقرطبة                                 | ابس القطان، أبو عمر ت             |
|                 |                                                     | 460ھ/1068م                        |
| 108/1           | كان دربا بالفتوى مشاورا في الأحكام فقيها في المسائل | ابن اللّورانكي ت469هـ/1076م       |
| 108 /1          | من كبار فقهاء بجّانة، يستفتى في الحلال والحرام      | أحمد بن يحي بن يحي 472هـ/1079م    |
| 109/1           | كان فقيها حافظا للرأي مقدما فيه، ذاكرا للمسائل      | ابن زرق الأموي، أحمد بن محمد ت    |
|                 | بصيرا بالنوازل عارفا بالفتوى، صدرا فيمن يستفتىالخ   | 477ھ/1084م                        |
| 111/1           | كبير المفتيين بمدينة شلب                            | ابن مفرّج، أحمد بن مسعود ت        |
|                 |                                                     | 478هـ/1085م                       |
| 113/1           | كان فقيها حافظا للرأي                               | ابن عيسي الأموي، أحمد بن عبد الله |
|                 |                                                     | ت486هـ/1093م                      |
| 163/1           | كان حافظا للفقه، بصيرا بالفتوى ثقة ضابطا استقضي     | ابن حجري الأنصاري، أحمد بن عبد    |
|                 | ببلده                                               | الرحمان 515هـ/1121م               |
| 167/1           | كان فقيها حافظا، حاذقا، شوور ببلده، استقضى بغير     | ابن القصير، أحمد بن أحمد الأزدي ت |
|                 | موضع                                                | 531ھ/1137م                        |
| 128/1           | شوور في الأحكام فصار صدرا في الفتوى، وكان ذاكرا     | ابن مخلد، أحمد ابن أحمد ت         |
|                 | للمسائل والنوازل دربا بالفتوى                       | 532ھ/1138م                        |
| 131/1           | كان فقيها حافظا، عالما متفننا                       | ابن ورد، أبو القاسم 540هـ/1145م   |
| 133/1           | كان من أهل الحفظ للفقه والحديث                      | البطروجي، أحمد بن عبد الرحمان ت   |
|                 |                                                     | 542هـ/1147م                       |
| 138/1           | من أهل الفقه والشعر                                 | ابن العجوز، أحمد بن عبد الله      |
| 155/1           | فقیه حافظ                                           | ابن ثبات ت 541ھ/1146م             |
| 165/1           | كان فقيه جهته، من أهل العلم والتقدم في الفتوى       | ابن أبي الفتح نحو 500هـ/1107م     |

| الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الوصف أو اللقب                                       | اسم الفقيه                   |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------|
| الصفحة                                  |                                                      |                              |
| 165/1                                   | كان حافظا للفقه ورأي مالك، مشاورا فيه، بصيرا بفقه    | أصبغ بن الفرج، ت 400هـ/1010م |
|                                         | الوثائق                                              |                              |
| 167/1                                   | كبير المفتين بقرطبة                                  | أصبغ بن محمد ت 505ه/1111م    |
| 190/1                                   | كان حافظا للفقه على مذهب مالك، عارفا بالفتوى         | جماهر الحجري، ت466ه/1074م    |
|                                         | وعقد الشروط وعللها مشاورا في الأحكام، عالما بالنوازل |                              |
|                                         | والمسائل                                             |                              |
| 200/1                                   | صار صدرا في المفتيين في قرطبة                        | ابن الحزقة، ت 401هـ/1011م    |
| 202/1                                   | فقيه مالقة وكبيرها، كان فقيها في المسائل حافظا لها،  | حسون، ت 453هـ/1061م          |
|                                         | عالما بأصــولها ونظائرها، ما رأيت مثله في علمه بما   |                              |
|                                         | (الشعبي)                                             |                              |
| 213/1                                   | كان فقيها حافظا للرأي ذاكرا له                       | ابن ناهض، حامد ت 492هـ/1099م |
| 222 /1                                  | كان من أهل الفقه والنفوذ في الكلام عليه              | حمزة بن سعيد، ت463هـ/1071م   |
| 235 /1                                  | كان فقيها يقظا.                                      | خلف المقرئ                   |
| 1/ص                                     | كان عارفا بالأحكام، ناهضا عالما بالمسائل             | الرّحوي، بعد 420هـ/1029م     |
| 1/ص                                     | كان فقيها حافظا للمسائل                              | البريلي، خلف، ت443هـ/1051م   |
| 238 /1                                  | حظ صالح من الفقه                                     | خلف الدقاق، ت437هـ/1045م     |
| 239 /1                                  | كان فقيها أصــوليا من أهل النظر والاحتجاج لمذهب      | ابن بطال البكري              |
|                                         | مالك                                                 |                              |
| 250 /1                                  | كان فقيها عالما مشاورا ببلده سرقسطة                  | الخطيب الخزاعي               |
| 275 /1                                  | كان فقيها خطيبا                                      | البلوي، سليمان بن ابراهيم ت  |
|                                         |                                                      | 456هـ/1064م                  |
| 279 /1                                  | ولي الفتيا ببلده                                     | القيسي، سليمان بن الربيع     |
| 310 /1                                  | كان حافظا للمسائل                                    | سوار بن أحمد، ت444هـ/1052م   |
| 336 /1                                  | كان من البراعة والمعرفة والنفاذ في الفقه والحديث     | الطفيل ت400هـ/1010م          |
| 351 /1                                  | كبير المفتين بقرطبة، كان فقيها جليلا، أحفظ أهـل      | ابن الشقاق عبد الله بن سعيد، |
|                                         | الأرض للمسائل، حاز الرياسة في الشوري والفتيا         | ت426هـ/1035م                 |

| الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الوصف أو اللقب                                     | اسم الفقيه                        |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| الصفحة                                  |                                                    |                                   |
| 353 /1                                  | كان من جلة الفقهاء وكبارهم، عارفا بالفتوي، حافظا   | ابن دحّون، عبد الله بن محيي       |
|                                         | للرأي على مذهب مالك وأصحابه                        | ت431هـ/1040م                      |
| 361 /1                                  | نحوي فقيه شاعر                                     | العمري البطليوسي، ت تقريب         |
|                                         |                                                    | 440ھ/1048م                        |
| 368 /1                                  | كان مفتيا                                          | ابن الدّماغ ت463هـ/1071م          |
| 373 /1                                  | كان من جلة الفقهاء في وقته                         | عبد الله بن اسماعيل ت478هـ/1085م  |
| 373 /1                                  | كان فقيها فاضلا                                    | اللخمي، عبد الله بن علي،          |
|                                         |                                                    | ت373ھ/983م                        |
| 385 /1                                  | فقيه مشاور، كان حافظا للفقه على مذهب مالك          | الخشي ت536هـ/1141م                |
|                                         | وأصحابه، مقدما في الشورى، عارفا بالتفسير           |                                   |
| /1                                      | كان فقيها حافظا متيقظا                             | الخافقي، عبد الله بنعلي ت         |
|                                         |                                                    | 541ھ/1146م                        |
| 391 /1                                  | فقيه حافظ للفقه محقق فيه                           | ابن أبي عرجون، التلمساني ت        |
|                                         |                                                    | 534ھ/1140م                        |
| 395 /1                                  | كان حافظا للمسائل، عالما بوجود الاختلاف بين فقهاء  | ابن مالك، أبو مروان، ت            |
|                                         | الأمصار والمذاهب                                   | 460هـ/1068م                       |
| 394 /1                                  | كان خيرًا فقيها                                    | ابن ملحان ت430هـ/1039م            |
| 406 /1                                  | كان أحد الحفاظ للمسائل المستبحرين في الرأي وكان في | ابن عجب، عبد الرحمان بن أحمد ت    |
|                                         | عداد المشاورين بقرطبة                              | 404هـ/1013م                       |
| 408 /1                                  | فقيه مشاور                                         | ابن حوبيل، ت409هـ/1018م           |
| 424 /1                                  | كان حافظا للمسائل                                  | ابن جرج، عبد الرحمان بن ســعيد، ت |
|                                         |                                                    | 439هـ/1047م                       |
| 432 /1                                  | كان فقيها عالما                                    | الكلبي، عبد الرحمان بن موسي       |
|                                         |                                                    | ت468هـ/1076م                      |
| 432 /1                                  | كان فقيها أديبا                                    | ابن تورتش، عبد الرحمان بن عز، ت   |
|                                         |                                                    | 468هـ/1076م                       |

| الجـــــــزء، | الوصف أو اللقب                                      | اسم الفقيه                             |
|---------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------|
| الصفحة        |                                                     |                                        |
| 433 /1        | كان فقيها مشاورا ببلده                              | ابن طاهر، عبد الرحمان بن محمد،         |
|               |                                                     | ت469هـ/1077م                           |
| 436 /1        | كان حافظا للمسائل والرأي                            | ابن ما شاء الله المرادي،               |
|               |                                                     | ت476هـ/1083م                           |
| 437 /1        | كان حافظا للمسائل دربا بالفتوى                      | ابن سلمة الأنصاري، عبد الرحمان بن      |
|               |                                                     | محمد ت478ه/1085م                       |
| 339 /1        | كان من كبار العلماء وجلة الفقهاء                    | ابن قزمان، عبد الرحمان بن محمد،        |
|               |                                                     | ت564ھ/1169م                            |
| 450 /1        | من جلة فقهاء سبته                                   | ابن العجوز، عبد الرحمان بن محمد        |
|               |                                                     | الكتامي، ت بعد 510هـ/1116م             |
| 461 /1        | كان حافظا للرأي ذاكرا للمسائل                       | ابن غردی، عبد الملك بن عبد العزيز،     |
|               |                                                     | ت425ھ/1034م                            |
| 461 /1        | كان من أهل الحفظ للمسائل، متقدما في معرفتها         | اللخمي، عبد الملك بن عبد العزيز ت      |
|               |                                                     | 532ھ/1138م                             |
| 462 /1        | كان حافظا للفقه على مذهب مالك وأصحابه               | ابن بشكوال، عبد الملك بن مسعود،        |
|               |                                                     | ت533ھ/1139م                            |
| 468 /1        | كان فقيها مشاورا ببلده                              | ابن القدرة، عبد العزيز بن حمد، ت       |
|               |                                                     | 484هـ/1091م                            |
| /1            | كان حافظا للفقه على مذهب مالك وأصحابه، بصيرا        | ابن عتـاب، (ابن أبي عبـد الله وأخو أبي |
|               | بالفتوى صدرا في الشورى                              | ·                                      |
| 479 /1        | كان فقيها مشاورا في الأحكام بقرطبة، صدرا في المفتين | ابن حزمون، عبد العزيز بن عبد الله، ت   |
|               | بما حافظا للرأي بصيرا بالفتوى                       | 508ھ/1114م                             |
| 471 /1        | كان فقيها حافظا للفقه مقّدما فيه                    | الشـــقوري، عبـد العزيز بن علي ت       |
|               |                                                     | 531ھ/1137م                             |
| /1            | كان حافظا للفقه، ذاكرا للمسائل والفرائض والأصول     | الصّدفي، أبو محمد، ت 521هـ/1127م       |
| 483 /1        | كان فقيها جليلا في الحفظ والفهم متقدما فيها         | ابن قوي، تبعد 435هـ/1044م              |

| الجـــــــزء، | الوصف أو اللقب                                    | اسم الفقيه                          |
|---------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------|
| الصفحة        |                                                   |                                     |
| 484 /1        | كان مقدما في الفقهاء                              | ابن العقابي، 448هـ/1056م في حدود    |
| 485 /1        | كان فقيها مفتيا حافظا للفقه دربا بالفتوى          | الهمداني، عبد الواحد بن عيسي، ت     |
|               |                                                   | 504ھ/1111م                          |
| /1            | كان فقيها حافظا للمسائل                           | الخزرجي، عبد الحق بن أحمد، ت        |
|               |                                                   | 524ھ/1130م                          |
| 11 /2         | کان مفتیا                                         | الرعيني، عمر بن محمد،               |
|               |                                                   | ت449هـ/1057م                        |
| 19 /2         | كان حافظا لرأي مالك رأسا فيه                      | ابن ارفع رأسه                       |
| 19/2          | كان من الفقهاء المذكورين                          | ابن دليم، عثمان ت434هـ/1043م        |
| 28 /2         | فقيه                                              | ابن مرجى، علي بن رجاء ت             |
|               |                                                   | 476ھ/1083م                          |
| 34 /2         | كان فقيها حافظا تدور عليها الشورى ببلده           | ابن حمراء، علي                      |
| 35 /2         | كان فقيها في المسائل مشاورا بصيرا بالفتوى         | ابس الحديدي التجيبي، ت              |
|               |                                                   | 474هـ/1081م                         |
| 36 /2         | كان مشاورا في الأحكام بقرطبة صدرا فيمن يستفتي بما | ابن حمـدين التغلبي، علي بن محمـد، ت |
|               |                                                   | 482هـ/1089م                         |
| 44 /2         | كان فقيها حافظا للرأي                             | ابس نافع علي بن أحمد ت              |
|               |                                                   | 466هـ/1074م                         |
| 52 /2         | كان من أهل العلم راسخا في حفظ الرأي               | الحشاء، عيسي بن محمد ت              |
|               |                                                   | 402هـ/1011م                         |
| 57 /2         | كان من جلة الفقهاء                                | ابن سهل، أبو الأصبغ ت               |
|               |                                                   | 486هـ/1093م                         |
| 66 /2         | كان راوية للعلم وفقيها بصيرا بالشروط والعقود      | الأزدي، عامر بن خليفة ت قريبا من    |
|               |                                                   | 460م/1068م                          |
| /2            | فقیه مشهور                                        | ابن الريولي، القاسمي محمد ت         |
|               |                                                   | 451هـ/1059م                         |

| الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الوصف أو اللقب                                      | اسم الفقيه                               |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------|
| الصفحة                                  |                                                     |                                          |
| 109 /2                                  | الفقيه المستبحر، كان بصيرا بالفتوى مقدما في الشوري  | ابن العطار، محمد بن أحمد،                |
|                                         |                                                     | ت399ھ/1009م                              |
| 114 /2                                  | كان فقيها عالما                                     | ابس تمام، محسدبس تمام، ت                 |
|                                         |                                                     | 401هـ/1011م                              |
| 115 /2                                  | كان حافظا للفقه                                     | الجالطي، محمد بن قاسم ت                  |
|                                         |                                                     | 403هـ/1012م                              |
| 123 /2                                  | كان فقيها عالما                                     | القبري، محمد بن موهب، ت                  |
|                                         |                                                     | 406هـ/1015م                              |
| 129 /2                                  | كان فقيها زاهدا                                     | ابن صــواب، حمد بن عبد الله، ت بعد       |
|                                         |                                                     | 410م/1019م                               |
| 133 /2                                  | كان أحد رجال الأندلس فقها و علما و نباهة، حافظا     | ابن الحنَّاء، محمد بن يحي، ت             |
|                                         | للفقه بصيرا بالأحكام                                | 416هـ/1025م                              |
| 135 /2                                  | كان فقيها في المسائل مفتي أهل السوق موثقا           | ابن مغلّس، محمد بن موسی                  |
| 139 /2                                  | الفقيه المشاور الحافظ المستبحر الراويةقال: وهو آخر  | ابن الفخار، محمد بن عمر، ت               |
|                                         | الفقهاء الراسخين العالِمين بالكتاب والسنة بالأندلس. | 419هـ/1028م                              |
| 141 /2                                  | فقيه مشاور                                          | ابن أبي صفرة، محمد أخو المهلب، ت ق       |
|                                         |                                                     | 420م/1029م                               |
| 142 /2                                  | كان فقيها حافظا للرأي، حاذقا بالفتوى، مقدما في      | الأيادي، محمد بن مروان، ت                |
|                                         | الشورى                                              | 422هـ/1031م                              |
| 144 /2                                  | كان واسع العلم حاذقا بالفتوى                        | ابن عبـد الرؤوف، محمـد بن علي ت          |
|                                         |                                                     | 424هـ/1033م                              |
| 153 /2                                  | من أهل الرأي والحفظ للمسائلمن أجّل الفقهاء          | ابن شـــريفة اللخمي، محمد بن أحمد، ت     |
|                                         |                                                     | 433هـ/1042م                              |
| /2                                      | كان مفتية بلنسية                                    | ابن حزب الله الوثائقي، محمد بن عبد الله، |
|                                         |                                                     | ت 444هـ/1052م                            |

| الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الوصف أو اللقب                            | اسم الفقيه                             |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| الصفحة                                  |                                           |                                        |
| /2                                      | كان في الفقه إماما                        | ابن عوف، حمد بن عبد الرحمان، ت         |
|                                         |                                           | 434هـ/1042م                            |
| 155 /2                                  | كان له حظ من الفقه وعقد الشروط            | ابن حوبيل، محمد بن عبد الرحمان ت       |
|                                         |                                           | 435هـ/1140م                            |
| 155 /2                                  | كان فقيها رفيعا نزيها                     | ابن عیاش، محمد بن ثابت، ت              |
|                                         |                                           | 435ھ/1043م                             |
| 157 /2                                  | كان أحفظ الناس لمذهب مالك وأصحابه         | ابن ميقل، محمد بن عبد الله، ت          |
|                                         |                                           | 436هـ/1044م                            |
| 159 /2                                  | كان له حظ من الفقه                        | ابن عابد المعافري، محمد بن عبد الله، ت |
|                                         |                                           | 439ھ/1047م                             |
| 160 /2                                  | كثير الدراسة للمسائل                      | ابن قرطبي، محمد بن أحمد، ت             |
|                                         |                                           | 440م/1048م                             |
| 162 /2                                  | كان من جلة الفقهاء وكبار العلماء          | ابن مغیث، محمد بن محمد، ت              |
|                                         |                                           | 444هـ/1052م                            |
| 163 /2                                  | كان فقيها مشاورا                          | الغسّاني، محمد بن عبد الملك، ت         |
|                                         |                                           | 448هـ/1056م                            |
| 165 /2                                  | كان حافظا للفقه                           | ابن مغیث، محمد بن مغیث                 |
| 1 (0 12                                 |                                           | ت451هـ/1059م                           |
| 168 /2                                  | كان في عداد المفتين بقرطبة                | ابن أبي زعيل، ت454هـ/1061م             |
| 170 /2                                  | كان فقيها عالما                           | ابن شــق الليـل، محمـد بن ابراهيم ت    |
| 452.12                                  |                                           | 455هـ/1062م                            |
| 173 /2                                  | كان يبصر المسائل ومعاني الأحكام           | ابن بكير الكتاني، ت 461هـ/1068م        |
| 174 /2                                  | كان فقيها بالمسائل، عارفا بالوثائق        | ابن حماد التيمي                        |
| 174 /2                                  | كبير المفتين بقربة                        | ابن عتاب، محمد بن عتاب ت               |
| 470.10                                  |                                           | 462هـ/1069م                            |
| 178 /2                                  | كان من أهل العناية بالعلم و الفقه والفتيا | ابن مسعود القيسي، ت 466هـ/1073م        |

| الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الوصف أو اللقب                                        | اسم الفقيه                                  |  |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--|
| الصفحة                                  |                                                       |                                             |  |
| 185 /2                                  | كان فقيها حافظا                                       | ابن الصائغ، محمد بن مبارك، ت                |  |
|                                         |                                                       | 476هـ/1083م                                 |  |
| 186 /2                                  | كان من جلة العلماء وكبار الفقهاء                      | ابن أبي العافية ت 478هـ/1085م               |  |
| 187 /2                                  | كان فقيها عالما بالخبر واقفا على علم الأثر            | اللخمي، محمد بن يبقى، ت                     |  |
|                                         |                                                       | 481هـ/1088م                                 |  |
| 189 /2                                  | المفتي                                                | ابن بيبش، محمد بن عبد الله، ت               |  |
|                                         |                                                       | 484هـ/1091م                                 |  |
| 189 /2                                  | كان فقيها مشاورا                                      | ابن عامر الحميري، محمد بن محمد              |  |
| 191 /2                                  | كان فقيها حاذقا حافظا للمسائل والنوادر                | الأعلم، محمد بن مصدق، ت                     |  |
|                                         |                                                       | 485ھ/1092م                                  |  |
| 192 /2                                  | كان مفتي أهل بلنسية، مقدما في الشورى حافظا للفقه      | ابن ربيعة، أبو عبد الله، ت                  |  |
|                                         |                                                       | 487ھ/1093م                                  |  |
| 196 /2                                  | كان مفتيا في الأحكام                                  | الخشني، محمد بن عبد الله،                   |  |
|                                         |                                                       | ت494هـ/1100م                                |  |
| 197 /2                                  | بقية الشيوخ الأكابر في وقته وزعيم المفتين بحضرته، كان | ابن الفلاح، محمد بن فرج، ت                  |  |
|                                         | فقيها عالما، حافظا للفقه على مذهب مالك وأصحابه        | 497ھ/1103م                                  |  |
|                                         | حاذقا بالفتوى                                         |                                             |  |
| 198 /2                                  | فقيه مشهور في وقته                                    | ابن أبي حمراء بن القاسم                     |  |
| 199 /2                                  | كان عالما بالرأي والوثائق متقدما في علم الأحكام       | ابن فتوح، محمد بن فتوح الأنصاري،            |  |
|                                         |                                                       | ت498هـ/1104م                                |  |
| 200 /2                                  | كبير المفتين بشـــلب، كان حافظا للفقه على مذهب        | ابن صنعون، محمد بن أحمد،                    |  |
|                                         | مالك وأصحابه بصيرا بالفتيا.                           | ت501ھ/1107م                                 |  |
| 208 /2                                  | كان يفتي ببلده لبلة.                                  | ابن الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
|                                         |                                                       | ت515ھ/1121م                                 |  |

| الجـــــــزء، | الوصف أو اللقب                                      | اسم الفقيه                           |
|---------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------|
| الصفحة        |                                                     | ·                                    |
| 211 /2        | كان فقيها عالما حافظا للفقه متقدما فيه على جميع أهل | ابن رشد الجد ت 520هـ/1125م           |
|               | عصره، عارفا بالفتوى على مذهب مالك وأصحابه،          |                                      |
|               | بصيرا باتفاقهم واختلافهم بأقوالهم                   |                                      |
| 215 /2        | كان ذاكرا للمسائل عارفا بالنوازل، حاذقا بالفتوى     | ابن زغيبة، محمد بن عبد العزيز،       |
|               |                                                     | ت528ھ/1133م                          |
| 516 /2        | كان فقيها حافظا للرأي ذاكرا للمسائل مفتيا ببلده     | الرنجاني، محمد بن إسماعيل الصدفي     |
|               |                                                     | ت509ھ/1115م                          |
| 217 /2        | كان من جلة الفقهاء وكبار العلماء، بصيرا بالفتوي،    | ابن الحاج، محمد بن أحمد،             |
|               | وكانت الفتوى في وقته تدور عليه                      | ت529ھ/1134م                          |
| 223 /2        | كان ابن رشد يحضره مع مشيخة الشوري، وتولى قضاء       | ابن أصبغ، محمد بن أصبغ، ت            |
|               | الجماعة                                             | 536ھ/1141م                           |
| 226 /2        | كان حافظا للفقه على مذهب مالك وأصحابه، مقدما        | الأحمر، محمد بن محمد،                |
|               | فیه                                                 | ت542هـ/1147م                         |
| 242 /2        | كان عالما بالفقه                                    | المرادي، محمد بن المن ت489هـ/1095م   |
| 247 /2        | كان فقيها مفتيا ببلده شاطبة                         | ابن أبي تليد، موسيى بن عبد الرحمان،  |
|               |                                                     | ت517ھ/1123م                          |
| 251 /2        | كان فقيها حافظا للرأي، عالما بالمسائل والأحكام      | الصنهاجي، موسى بن حمّاد(الغرباء) ت   |
|               | ومقدما في معرفتها                                   | 535ھ/1140م                           |
| 259 /2        | كان فقيها عارفا بالفتوى                             | ابن الحصّار، مفرج بن خلف             |
| 266 /2        | كان فقيها جليلا                                     | الــــــاكـــريّ، مــعــوذ بــن داود |
|               |                                                     | ت431هـ/1039م                         |
| 298 /2        | كان شيخا مفتيا                                      | الفزاري، هشام بن عمر                 |
| /2            | كان من جلّة الفقهاء كبرائهم، حافظا للرأي مقدما فيه  | ابن العواد، هشام بن أحمد، ت          |
|               | على على جميع أصحابه، بصيرا بالفتوى                  | 509ھ/1115م                           |
| 306 /2        | كان في عداد المفتين بقرطبة بتقديم ابن زرب           | ابن اللّبان، يحيى بن حكم ، ت         |
|               |                                                     | 380ھ/990م                            |

| الجــــــزء، | الوصف أو اللقب                               | اسم الفقيه                      |
|--------------|----------------------------------------------|---------------------------------|
| الصفحة       |                                              |                                 |
| 308 /2       | كان فقيها حافظا                              | ابسن نابسل، یحسی بسن عسمران،    |
|              |                                              | ت401هـ/1010م                    |
| 309 /2       | كان فقيها حافظا ذاكرا للمسائل بصيرا بالأحكام | اللخمي، يحيى بن عبد الرحمان، ت  |
|              |                                              | 404هـ/1013م                     |
| 314 /2       | كان يحفظ الفقه                               | ابن ثابت الفهري، النحوي، ت      |
|              |                                              | 430ھ/1038م                      |
| 336 /2       | كان فقيها مفتيا، ذاكرا للمسائل               | ابن تمام الأنصاري، ت487هـ/1093م |
| 340 /2       | كان فقيها حافظا متفننا مفتيا ببلده مرسية     | ابن أبي الحسام، ت461هـ/1068م    |

#### قائمة المصادر والمراجع:

القرآن الكريم، رواية حفص عن عاصم.

#### أ. المصادر:

- 1. ابن الأبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي، تحفة القادم، بيروت، دار الغرب الإسامي، ط1، (1406هـ . 1986م).
- ابن الأبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي، التكملة لكتاب الصلة، تحقيق:
   بشار عواد معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، (1377ه/2011م).
- 3. ابن الأبار، الحلة السيراء، تحقيق حسين مؤنس، القاهرة، دار المعارف، الطبعة الثانية، 1985م.
- ابن الأبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي، المعجم في أصحاب القاضي الإمام أبي علي الصدفي، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب، الطبعة بدون، (1428ه/2008م).
- 5. أحمد، مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرين، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، (1421هـ 2001م).
- 6. الباجي، أبو الوليد سليمان بن خلف، فصول الأحكام وبيان ما مضى عليه العمل عند الفقهاء والحكام، تحقيق وتقديم محمد أبو الأجفان، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، (1422هـ 2002م).
- 7. البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، الطبعة الأولى، 1422هـ.

- البخاري، محمد بن إسماعيل، الصحيح الجامع، مع فتح الباري، تحقيق محب الدين الخطيب، القاهرة، المكتبة السلفية ومطبعتها، الطبعة الثالثة، (1407هـ/1987م).
- ابن بشتغير، نوازل أحمد بن سعيد بن بشتغير اللورقي المالكي، دراسة وتحقيق وتعليق قطب الريسوني، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، (1429هـ. 2008م).
- 10. ابن بشكوال، أبو القاسم خلف بن عبد الملك، الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدبائهم، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف، تونس دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، (1430ه/2010م).
- 11. البلاذري، أبو الحسن أحمد بن يحيى بن جابر بن داود، فتوح البلدان، إشراف لجنة تحقيق التراث، بيروت، مكتبة الهلال، ط بدون، (1408ه/1988م).
- 12. ابن بلقين، عبد الله، التبيان، تحقيق أمين توفيق الطيبي، الرباط، منشورات عكاظ، 2011.
- 13. الجرسيفي، رسالة الجرسيفي في الحسبة، ضمن ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب، اعتناء: ليفي بروفنسال، مطبوعات المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة، (1374هـ/1955م).
- 14. ابن جزي الغرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، الكويت، دار الضياء للنشر والتوزيع، ط1، (1434هـ ـ 2013م).
- 15. ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد، رسائل ابن حزم، تحقيق إحسان عباس، بيروت، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الثانية، (1427هـ/2007م).
- 16. ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي، الفصل في الملل والآراء والنحل، تحقيق ودراسة سمير قدوري، تونس، بيروت، دار المالكية للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1444هـ/2023م.

- 17. ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي، طوق الحمامة وظل الغمامة في الله والألاف، تحقيق عبد الحق التركماني، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الثانية، 1434هـ. 2013م.
- 18. الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، معجم البلدان، بيروت، دار صادر، 1374هـ . 1955م.
- 19. الحميدي، أبو عبد الله محمد بن فتوح بن عبد الله، جذوة المقتبس، حققه وعلق عليه بشار عواد معروف ومحمد بشار عواد، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، (1429ه. 2008م).
- 20. الحميري، محمد بن عبد المنعم، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، بيروت، مكتبة لبنان، الطبعة الثانية، (1404ه/1984م).
- 21. ابن خاقان، أبو نصر الفتح بن عبيد الله القيسي الإشبيلي، قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، عالم الكتب الحديث، إربد، ط1، 1431هـ ـ 2010م.
- 22. ابن الخطيب، لسان الدين، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق: محمد عبد الله عنان، القاهرة، مكتبة الخانجي، الطبعة الأولى، 1397هـ-1977م.
- 23. ابن الخطيب، لسان الدين بن الخطيب، أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق وتعليق ليفي بروفنسال، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط بدون، 1432هـ . 2011م.
- 24. ابن خلدون، ولي الدين عبد الرحمن بن محمد، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، قرأه وعارضه بأصول المؤلف وأعد معاجمه وفهارسه إبراهيم شبوح وإحسان عباس، تونس، الدار العربية للكتاب، الطبعة الأولى، 2006م.

- 25. ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، حققه إحسان عباس، بيروت، دار صادر، ط5، 2009م.
- 26. ابن خير الإشبيلي، أبو بكر محمد بن خير، فهرسة ابن خير الإشبيلي، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف ومحمود بشار عواد، المكان بدون، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثانية، 2024م.
- 27. أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني، سنن أبي داود، خرج أحاديثه وآثاره وعلق عليه محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الرياض، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى.
- 28. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهر الأعلام، تحقيق بشار عواد، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 2003م.
- 29. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، سير أعلام النبلاء، أشرف على على على على على على على على على الأرناؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الحادية عشرة، 1422هـ 2001م.
- 30. الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان، المستملح من كتاب التكملة، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1429هـ. 2008م.
- 31. الذهبي، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد، معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار، تحقيق طيار آلتي قولاج، الرياض، دار عالم الكتب، الطبعة بدون، 1424هـ والأعصار، تحقيق طيار آلتي قولاج، الرياض، دار عالم الكتب، الطبعة بدون، 2003ه.
- 32. الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، دراسة وتقديم عبد الفتاح البركاوي، دار المنار، ط بدون، السنة بدون.

- 33. ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد القرطبي المالكي، فتاوى ابن رشد، تقديم وتحقيق وجمع وتعليق الدكتور المختار بن الطاهر التليلي، تونس، دار الغرب، الطبعة الثالثة، 2011م.
- 34. ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد، مسائل أبي الوليد ابن رشد الجد، تحقيق محمد الحبيب التجكاني، بيروت، دار الجيل، المغرب دار الآفاق الجديدة، الطبعة الثانية، 1414هـ. 1993م.
- 35. ابن رشد، أبو الوليد ابن رشد القرطبي، البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة، تحقيق أحمد الحبابي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط2، 1408ه. 1988م.
- 36. ابن زرب، أبو بكر بن محمد بن يبقى المالكي القرطبي، فتاوى القاضي ابن زرب القرطبي، محمد وتوثيق وتقديم حميد لحمر، القاهرة، دار اللطائف، الطبعة الأولى، 2011م.
- 37. ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، الرباط، دار المنصور للطباعة والوراقة، 1972م.
- 38. ابن أبي الزناتي، أبو عمران موسى، اقتضاب السهل في اختصار أحكام ابن سهل، بيروت، دار ابن حزم، ط1، 1440هـ . 2019م.
- 39. ابن أبي زيد، محمد، الرسالة، إعداد وتحقيق: د. عبد الهادي حمو، د. محمود أبو الأجفان، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثانية، 1997م.
- 40. ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف، الطبعة الرابعة، السنة بدون.
- 41. السقطي، في آداب الحسبة، تقديم: علوي حسن حافظي، مطبعة الأمنية، الرباط، الطبعة الثانية، 1432هـ/2011م.

- 42. ابن سماك العاملي، أبو القاسم محمد بن أبي العلاء محمد بن سماك المالقي الغرناطي، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق: عبد القادر بوباية، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 2010م.
- 43. ابن سهل، أبو الأصبغ عيسى الأسدي الجياني، ديوان الأحكام الكبرى، تحقيق: نورة التويجري، المكان بدون، دار النشر بدون، الطبعة الأولى، 1415هـ . 1995م.
- 44. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، طبقات المفسرين العشرين، تحقيق علي محمد عمر، القاهرة: مكتبة وهبة، الطبعة الأولى، 1396هـ.
- 45. الشعبي، أبو المطرف عبد الرحمن بن قاسم المالقي، تحقيق الصادق الحلوي، الأحكام، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط2، 2011م.
- 46. الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، سنن الترمذي، خرج أحاديثه وآثاره وعلق عليه محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الرياض، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى.
- 47. الطرطوشي، أبو بكر، كتاب الحوادث والبدع، حققه عبد المجيد التركي، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثانية، 1429هـ . 2008م.
- 48. الطليطلي، أحمد بن خلف بن وصول الطليطلي، كتاب منتخب الأحكام وبيان ما عمل به من سير الحكام، تقديم وتحقيق حميد لحمر، بيروت، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1429هـ . 2008م.
- 49. ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري الأندلسي، الكافي في الفقه على مذهب أهل المدينة، خرج أحاديثه وضبطه ووثق نصوصه أبو مسلم محمفوظ بن محمد العيور الجزائري، دمشق، دار ابن كثير، ط1، 1434هـ . 2013م.

- 50. ابن عبد الرؤوف القرطبي، آداب الحسبة والمحتسب، تحقيق: فاطمة الإدريسي، بيروت، لبنان، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1425 هـ ـ 2005م.
- 51. ابن عبدون، محمد بن أحمد بن عبدون التجيبي، رسالة في القضاء والحسبة، تحقيق فاطمة الإدريسي، بيروت لبنان، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1430هـ 2009م.
- 52. ابن عذاري المراكشي، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف ومجمود بشار عواد، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1434هـ ـ 2013م.
- 53. ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله بن العربي المعافري الإشبيلي، قانون التأويل، تحقيق محمد السليماني، تونس، دار الغرب الإسلامي، ط2، 2010م.
- 54. عياض، القاضي عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، تحقيق حسن شلبي، عز الدين ضلي، عمر شلبي، ط1، 2014هـ، 2014م، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون.
- 55. عياض، أبو الفضل عياض المغربي، الغنية فهرست شيوخ القاضي عياض، تحقيق محمد عبد الكريم، الجزائر، دار الوعي، ط1، 1438هـ . 2017م.
- 56. عياض، القاضي عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تقديم وتحقيق وتعليق محمد بن شريفة، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 2011م.
- 57. الغزالي، أبو حامد، إحياء علوم الدين، دار الفكر، الطبعة الثانية، 1400هـ-1980م.
- 58. ابن فرحون المالكي، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، القاهرة، مكتبة دار التراث، الطبعة الثانية، 1426هـ-2005م.

- 59. ابن الفرضي، أبو الوليد عبد الله بن محمد، تاريخ علماء الأندلس، حققه وضبط نصه وعلق عليه بشار عواد معروف، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1429ه. 2008م.
- 60. الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، ضبط وتحقيق: يوسف الشيخ محمد البقاعي، بيروت، لبنان، دار الفكر للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، 1424 هـ- 2003 م.
- 61. الفيومي، أحمد بن محمد بن علي الفيومي، المصباح المنير، اعتناء: يوسف الشيخ محمد، بيروت المكتبة العصرية، 1425هـ-2004م.
- 62. القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف، إنباه الرواة عن أنباء النحاة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، ط4، 1433ه. 2012م.
- 63. القلقشندي، أبو العباس أحمد بن علي، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، القاهرة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر.
- 64. ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر شمس الدين، الطّرق الحكمية في السياسة الشرعية، تحقيق: نايف بن أحمد الحمد، مكة المكرمة، دار عالم الفوائد، الطبعة الثانية، 1432هـ.
- 65. ابن القوطية القرطبي، تاريخ افتتاح الأندلس، تحقيق عبد الله أنيس الطباع، بيروت، مؤسسة المعارف، الطبعة الأولى، 1415هـ . 1994م،
- 66. ليون الإفريقي، الحسن بن محمد الوزان الفاسي، وصف إفريقيا، ترجمة عن الفرنسية: محمد حجى ومحمد الأخضر، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثانية، 1983م.

- 67. ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجه، خرج أحاديثه وآثاره وعلق عليه محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الرياض، مكتبة المعارف، الطبعة الأولى.
- 68. مالك، موطأ مالك قطعة منه برواية ابن زياد، تقديم وتحقيق الشيخ محمد الشاذلي النيفر، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الخامسة، 1984.
- 69. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب، الأحكام السلطانية، تحقيق: القاضي نبيل عبد الرحمن حياوي، بيروت، دار الأرقم.
- 70. المراكشي، عبد الواحد بن علي المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد سعيد العريان، الجمهورية العربية المتحدة، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط بدون، السنة بدون.
- 71. المرواني، أبو طالب، عيون الإمامة ونواظر السياسة، تحقيق بشار عواد معروف وصلاح محمد جرار، تونس، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1431هـ ـ 2010م.
- 72. مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث.
- 73. ابن المطرز، المغرب في ترتيب المعرب، تحقيق: محمود فاخوري وعبد الحميد مختار، حلب، مكتبة أسامة بن زيد، الطبعة الأولى، 1979م.
- 74. المعتمد بن عباد، ديوان المعتمد بن عباد، جمعه: د.حامد عبد المجيد ود. أحمد أحمد بدوي، راجعه طه حسين، القاهرة، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، بالقاهرة، ط بدون، 92.91هـ . 2015م، ص 91.92.
- 75. المقدسي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، بيروت، دار صادر، الطبعة الثالثة، 1411هـ . 1991م.

- 76. المقري، أحمد بن المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، الجزائر، دار الأبحاث، الطبعة الأولى، 2008م.
- 77. ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور الإفريقي المصري، لسان العرب، بيروت، دار صادر الطبعة الأولى، 1997م.
- 78. النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب، السنن الكبرى، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري وسيد كسروي حسن، لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1411هـ- 1991م.
- 79. ابن ورد، أبو القاسم أحمد بن محمد بن عمر التميمي، أجوبة بن ورد، دراسة وتحقيق محمد بوخبزة . بدر العمراني، الرباط، مركز الدراسات والأبحاث وإحياء التراث، الطبعة الأولى، 1430هـ . 2009م.
- 80. ابن ورد، أبو القاسم أحمد بن محمد بن عمر التميمي، أجوبة ابن ورد، تحقيق محمد الشريف، الرباط، طوب بريس، الطبعة الأولى، 2008م.
- 81. الولاتي، محمد بن يحيى بن عمر، إيصال السالك في أصول الإمام مالك، عني به: مُحنّد أو إدير مشنان، الجزائر، دار الأمام مالك، الطبعة الأولى 1427هـ ـ 2006م.
- 82. يحيى بن عمر الأندلسي، أحكام السوق، قدم له وحققه: الدكتور محمود علي مكي، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، 1424هـ/2004م.

#### ب. المراجع:

1. أحمد مختار، عبد الحميد عمر، بمساعدة فريق عمل، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، الطبعة الأولى، 1429هـ . 2008م.

- 2. أشباخ، يوسف، تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمه محمد عبد الله عنان، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ج2، 240.
- الألباني، محمد ناصر الدين، صحيح الجامع الصغير وزيادته، بيروت، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 1408هـ-1988م.
- 4. الألباني، محمد ناصر الدين، ضعيف الجامع الصغير وزيادته، بيروت، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 1410هـ/ 1999م.
- الألباني، محمد ناصر الدين، سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، الرياض،
   مكتبة المعارف، ط بدون، 1415هـ . 1995م.
- 6. بحاز، إبراهيم بكير، القضاء في المغرب الإسلامي، الأردن، دار الياقوت للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، 1422هـ-2001م.
  - 7. البركة، محمد، الدولة المرابطية ملامح نظام الكتابة الديوانية، الدار البيضاء، أفريقيا الشرق.
- 8. بلغيث، محمد الأمين، الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين، الجزائر، القافلة للنشر والتوزيع، 2014م.
  - 9. بلغيث، محمد الأمين، دولة المرابطين بالأندلس، الجزائر، دار الوعي، الطبعة الأولى.
- 10. بوتشيش، إبراهيم القادري، مباحث في التاريخ الاجتماعي للمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، بيروت، دار الطليعة، الطبعة الأولى، 1998م.
- 11. البيلي، محمد البركات، ملامح تاريخ المغرب والأندلس، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2020م.
- 12. التهامي، إبراهيم، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، بيروت، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط1، 1433هـ/2012م.

- 13. الجاسم، فيصل بن قزار، ضبط العلم، الكويت، مكتبة أهل الأثر للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1438هـ . 2017م.
- 14. جوميث، إميليو جارثيا، الشعر الأندلسي بحث في تطوره وخصائصه، ترجمه عن الإسبانية حسين مؤنس، دار الرشاد، القاهرة، الطبعة الرابعة، 1429هـ 2008م.
- 15. الحجي، عبد الرحمن علي، التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي إلى سقوط غرناطة، دمشق، دار القلم، الطبعة الخامسة، 1418هـ-1997م.
  - 16. حسن أحمد محمود، قيام دولة المرابطين، القاهرة، دار الفكر العربي.
- 17. الخطابي، محمد العربي، الطب والأطباء في الأندلس الإسلامية دراسة وتراجم ونصوص، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1988م.
- 18. الخولي، عبد البديع عبد العزيز، الفكر التربوي في الأندلس 403هـ 478ه، دار الفكر العربي، الطبعة الثانية، 1985م.
- 19. الزركلي، خير الدين، الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، بيروت، دار العلم للملايين، الطبعة السادسة، 1984م.
- 20. سالم، السيد عبد العزيز، تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، بيروت، دار النهضة العربية، ط بدون، 1408هـ 1988م.
- 21. سالم، السيد عبد العزيز، قرطبة حاضرة الخلافة في الأندلس دراسة تاريخية عمرانية أثرية في العصر الإسلامي، بيروت، دار النهضة العربية، 2024م.
- 22. السمان، سيف الإسلام أحمد، الأوضاع البيئية في الأندلس، الإسكندرية، مؤسسة شباب الجامعة، ط بدون، 2015م.

- 23. الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، الطبعة الرابعة والعشرون، 2000م.
- 24. الصمدي، مصطفى، فقه النوازل عند المالكية تاريخا ومنهجا، الرياض، مكتبة الرشد ناشرون، الطبعة الثانية، 1434هـ . 2013م.
- 25. الطاهري، أحمد، دراسات ومباحث في تاريخ الأندلس عصري الخلافة والطوائف، الطبعة الأولى.
- 26. الطناحي، مقالات العلامة محمود محمد الطناحي صفحات في التراث والتراجم واللغة والأدب، بيروت، دار البشائر الإسلامية، 1403هـ . 1983م.
- 27. طويل، مريم قاسم، مملكة غرناطة في عهد بني زيري البربر، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1414هـ 1994م.
- 28. الطيبي، أمين توفيق، دراسات في التاريخ الإسلامي، طرابلس، الجماهيرية العظمي، الدار الأندلسية للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1992م.
- 29. عبد الله نذير أحمد، خزانة العلوم في تصنيف الفنون الإسلامية ومصادرها، شرح رسالة زكريا الأنصاري اللؤلؤ النظيم في روم التعلم والتعليم، بيروت، لبنان، دار البشائر الإسلامية، الطبعة الأولى 1419هـ-1998م
  - 30. عنان، دولة الإسلام في الأندلس العصر الثاني دول الطوائف.
- 31. الفاسي، عبد الرحمن، خطة الحسبة، الدار البيضاء، دار الثقافة، الطبعة الأولى 1404هـ-1984م.
- 32. لعناني، مريامة، الأسرة الأندلسية في عصري المرابطين والموحدين، رسالة ماجستير، غير مطبوعة.

- 33. أبو مصطفى، كمال السيد، دراسات أندلسية في التاريخ والحضارة، الإسكندرية، مركز الإسكندرية للكتاب، 1997م.
- 34. مجمع اللغة العربية بجمهورية مصر العربية، المعجم الوسيط، مصر الجديدة، مصر، مكتبة الشروق الدولية، إشراف: شوقي ضيف، الطبعة الخامسة، 1432هـ -2011 م.
- 35. مسعد، سامية مصطفى، الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إقليم غرناطة في عصري المرابطين والموحدين، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط1، 1423هـ 2003م.
- 36. مقبل، رضا سعيد، تاريخ المكتبات في الأندلس، القاهرة، الهيئة المصرية العامة، 2009م.
- 37. مؤنس، حسين، فجر الأندلس، جدة، الدار السعودية، ط2، 1405هـ 1985م.
- 38. مؤنس، حسين، موسوعة تاريخ الأندلس تاريخ وفكر وحضارة وتراث، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط2، 1435هـ ـ 2014م.
- 39. ولد أن، محمد الأمين، تاريخ النصارى في الأندلس من سقوط الخلافة الأموية إلى نهاية المرابطين، الرباط، دار أبي الرقراق للطباعة والنشر، ط1، 2016م.
- 40. ولد السعد، الفتاوى والتاريخ، دراسة لمظاهر الحياة الاقتصادية والاجتماعية في موريتانيا من خلال فقه النوازل، بيروت، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 2000م.
- 41. يخلف، حاج عبد القادر، الإسهام الفكري للبربر في الأندلس من العهد العامري إلى غاية الوجود المرابطي، دمشق، نور حوران للدراسات والنشر والتراث، الطبعة الأولى، 2023م. ج. الرسائل الجامعية والدوريات:
- 1. بنشريفة، محمد، من أصداء الحياة اليومية في سبتة المرابطية، مجلة المناهل، الرباط، وزارة الشؤون الثقافية، عدد 22، 1982م.

- 2. بوتشيش، إبراهيم القادري، مخطوط نوازل ابن الحاج وأهمية مادته التارخية، مجلة دار النيابة، السنة السادسة، العدد21، 1989.
- 3. حقي، محمد، الحج في المغرب والأندلس في العصر الوسيط: الجدال حول فرضية الحج، عصور الجديدة، العدد26، وهران، جامعة أحمد بن بلة 1، 1438هـ /2017. 2016م.

# الفمارس

# وتشتمل على:

- ✓ فهرس الآيات القرآنية.
- ✓ فهرس الأحاديث النبوية.
   ✓ فهرس الأعلام
   ✓ فهرس الموضوعات.

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | الآية                                                                                                          | السورة    |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 19     | يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَّةِ ۚ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ                                    |           |
| 20     | وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَاطِلِ                                                           |           |
| 169    | فَمَن بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ          | البقرة    |
|        | سَمِيعٌ عَلِيمٌ                                                                                                |           |
| 12     | وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ                              | آل عمران  |
|        | وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ                                                                                   |           |
|        | وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۚ                                   |           |
| 125    | فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ                                       |           |
| 17     | وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ |           |
| 17     | يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةِ                                                       |           |
| 17     | وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ ۖ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ                                           | النساء    |
| 20     | إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَانَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا                                       |           |
| 176    | وَٱبۡتَلُواْ ٱلۡيَتَٰمَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ                                                   |           |
| 19     | يَـّا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْعَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ                                             |           |
| 20     | سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحْتِّ                                                                   | المائدة   |
| 20     | إِنَّا أَنزَلُنَا ٱلتَّوْرَلةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ ۚ                                                          |           |
| 19     | فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّآ أَنزَلُنَآ إِلَيْكَ                                                              | يونس      |
| 17     | يَاصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ أُمَّآ أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ و خَمْرًا                                           |           |
| 16     | يَنَأَيُّهَا ٱلۡمَلَأُ أَفۡتُونِي فِي رُءۡيَٰيَ إِن كُنتُمۡ لِلرُّءۡيَا تَعۡبُرُونَ                            | يوسف      |
| 16     | يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِّيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتٍ سِمَانٍ                                             | <b>).</b> |
| 18     | وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ                                                               | إبراهيم   |
| 15     | وَبِٱلْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِ نَزَلَ اللهِ                                                               | الإسراء   |

| 17 | وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدَا                     | الكهف    |
|----|---------------------------------------------------------------|----------|
| 19 | قَالَ إِن سَأَلُتُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا                     |          |
| 20 | وَدَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ       | الأنبياء |
| 15 | وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا                  | المؤمنون |
| 15 | يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا      | سبأ      |
| 17 | فَٱسۡتَفۡتِهِمۡ أَهُمُ أَشَدُ خَلۡقًا أَم مَّنۡ خَلَقۡنَآ     |          |
| 17 | فَٱسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِّكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ    | الصافات  |
| 18 | وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُمُّ               | غافر     |
| 15 | إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ | فصلت     |
| 15 | وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَاا ٱلْقُرْءَانُ                | الزخرف   |
| 18 | يَنقَوْمَنَآ أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِۦ    | الأحقاف  |

### فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الحديث النبوي                                    |
|--------|--------------------------------------------------|
| 11     | من مات له ولد فاحتسبه                            |
| 11     | من صام رمضان إيمانا واحتسابا                     |
| 77     | من قال عليّ ما لم أقل فأنا قلته، قلته أو لم أقله |
| 78     | ويل للعرب من شر قد اقترب                         |
| 78     | آفة العلم السّفه                                 |
| 78     | ليس منا من رمانا بالليل                          |
| 78     | من بذّر حرّمه الله                               |
| 78     | أكثر شهداء أمتي أصحاب الفرش                      |
| 78     | أحلت لي ساعة من نھار                             |
| 79     | لا تمسح يدك بثوب من لا تكسوه                     |
| 79     | من أصاب مالا من نماوش؛ أذهبه الله في نمابر       |
| 123    | أولم ولو بشاة                                    |
| 110    | لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث               |
| 141    | البينة على المدّعي واليمين على من أنكر           |
| 152    | التُّجّار هم الفُجّار إلّا من برّ واتّقي         |
| 152    | من غشّنا فليس منا                                |
| 175    | لا ضرر ولا ضرار                                  |

# فهرس الأعلام العَلم/ الصفحة إبراهيم بن عجنس بن أسباط الكلاعي الأندلسي/64 إبراهيم بن يحيى=ابن السقاء/5، 164، 200 إبراهيم بن يوسف بن تاشفين/ 111 ابن الأبار / 91، 88،86، 48 أُبيّ بن خلف/ 100 أحمد بن موسى/ 141 ابن الأديب/ 119، 154 ابنة أصبغ/ 135 ابن الأفطس/ 09، 10، 88 ألفونسو السادس/ 08، 10، 12، 19، 28، 150 إميل عمار / 40 الأوزاعي/ 57 (ب) البرزلي/ 42 برونشفیك / 40 ابن بسام/ 13، 48، 86، 87 ابن بشتغير /34، 48، 57، 60 ابن بشكوال/48، 51، 52، 56، 118 بقى بن مخلد/53، 57 أبو بكر الباقلاني/108 أبو بكر الحجري البلنسي/121 أبو بكر الحصار/111

```
أَبُو بكر بن رزق/84
          أبو بكر بن عبد الرحمن/106، 210
أبو بكر بن العربي/54، 93، 99، 119، 131
                   أبو بكر بن الفصيح/120
                      أبو بكر الصديق/181
أبو بكر الطرطوشي/114، 129، 130، 203
             أَبُو بكر عبد الْبَاقِي بن مُحَمَّد/84
                       أبو بكر المرسى/100
                        ابن بلقين/19، 86
                      البويعقوبي الملوي/ 40
                                    (ت)
                          التطيلي/60، 74
                       التجيبي البَرجي/108
                             توزفين/ 135
                  الجرسيفي/32، 42، 206
                       جاك بيرك/40، 43
                       جوزيف شاخت/41
                     ابن جُزي الغرناطي/53
                              الجاحظ/73
                             ابن الجهم/76
                     أبو جعفر بن جواد/80
    ابن جرج= أبو المطرف/123، 82، 131،
                                    (ح)
```

ابن الحاج التجيبي/34، 57، 71، 105، 106، 137، 146، 147، 151، 166، 166، .216 ،173 الحاج أبو مروان عبد الملك بن زيادة الله حبيب/ 215 ابن حبيب/157، 168، 169، 188 أَبُو الْحُجَّاجِ يُوسُف بن مُحَمَّد بن فرج/84 ابن حدير، أحمد /123 اد: الحذّاء/62 128, 99, 98 أبو الحزم بن جهور / 4، 7، 50، 76 حسان بن ثابت/74 حسن حسني عبد الوهاب/42 أبو الحسن شريح/51، 52 أبو الحسن الشقوري/93 أبو الحسن على بن محمد الجذامي/119 أبو الحسن على بن يوسف الحكيم/41 أبو الحسن ابن النِّعمة/93 الحسين بن يعقوب البجّاني/65 حسين مؤنس/26، 41 الخصري/77 أبو حفص البلنسي اللغوي/73 أبو حفص الكاتب/54 الحكم بن عبد الرحمن المستنصر بالله /86 أبو الحكم عمر بن عبد الرحمن الكرماني القرطبي/112 الحلوي/115

ابن حماده/48

```
ابن حمدین/108، 119، 120، 131، 137، 144، 166
         الحميدي أبو عبد الله/54، 56، 75، 75، 124،
                                أبو حنيفة النعمان /57
                     أبو حنيفة أحمد بن داود الدينوري/71
                                        ابن حنين/93
                          حواء بنت تاشفين/74، 207
                          ابن حيان/ 7، 9، 48، 118
                                               (خ)
                         ابن خاقان الفتح/13، 45، 76
                                  ابن أبي الخصال/116
                                      ابن الخطيب/87
ابن خلدون/13، 31، 72، 73، 74، 94، 100، 181،
                                    خلفٌ الأحمر/100
                  خلف مولى يوسف بن بملول البلنسي/64
                                أبو الخيار الشنتريني/83
                        ابن خير الإشبيلي/50، 52، 66
                                               (د)
            أبو داود سليمان بن نجاح/48، 49، 52، 89
                                   دعبل الخزاعي/112
                                                (ذ)
                               ابن ذكوان الأموى/181
                       الذهبي شمس الدين/51، 52، 55
                                               (,)
                              ابن أبي الربيع الإلبيري/83
                           رحيمة بنت عبد الرحمن/144
```

ابن رزقون/55

ابن رشد/66، 108، 128، 129، 143، 147، 151، 151، 155، 176، 176،

.219 ،215 ،203 ،190 ،177

الرشيد= هارون الرشيد/100

روبير برينشفيك/42

روجي إدريس/42

(i)

ابن زرب القرطبي/36، 46

أبو زكريا يحيى بن موسى المغيلي المازوني/40

ابن زُلّال/89

ابن زهر=عبد الملك/79

الزهراوي أبو القاسم خلف/79، 80، 81

ابن أبي زيد القيرواني/36، 44، 164

ابن زيدون/76

أبو زيد الكلبي/81

أبو زيد عبد الرحمن بن عيسى الحشا/125

 $(\omega)$ 

سحنون/44، 63، 65

ابن سراج/70، 92

سعد بن ناشب/74

سعد بن أبي وقاص/166

سعيد ابن الوزير أحمد/123

ابن سعيد المغربي/ 12، 24، 153

ابن السقاء/5، 165، 201،

ابن سُكّرة/116، 155 ابن سلمون/40 سليمان بن أسود/63 سليمان بن خلف الباجي أبو الوليد/48، 55، 59، 60، 62، 64، 113، 124، 157,131 ابن سماك الغرناطي سعيد بن فحلون/61 ابن سهل، أبو الأصبغ/34، 39، 46، 47، 48، 65، 67، 82، 91، 101، 103، 104، 105، 107، 108، 109، 119، 127، 141، 158، 159، 160، 160، 161، 162، 174، 175، 177، 188، 196، 201، 210، 211، 212، 212، 214 السهيلي/ 94 ابن السِّيد البطليوسي/73، 95، اين سده/72، 89 سير بن أبي بكر/10، 19، 24، 206، السيوطي/54 (ش) الشاذلي النيفر/58 شرف الدولة بن المعتمد/89 ابن الشرفي البجائي/109 ابن شريح الزُّعيني/51، 52، الشعبي المالقي/48/ 57، 161، 112، 108، 72، 61، 57، 48 الشقندي/75 ابن شنظیر/63 ابن شهيد/45، 177 (ص)

صالح بن عبد القدوس/74

ابن صمادح/75، 106، 81، 153، 106 (ط) طاش كبرى زاده/32 أبو طالب المرواني/48 ابن الطلاع/117 ،118 (ع) عائشة= ابنة أبي بكر الصديق / 110 عباس بن ناصح الثقفي/114 أبو العباس الأنصاري/54 أبو العباس بن حاطب/73 أبو العباس المبرد/73 ،91 أبو العباس أحمد المستظهر بالله/202 ابن عبد الخالق/165 ابن عبد الرؤوف أحمد بن عبد الله/170، 170، 181، 179، 200، عبد الرحمن بن أحمد الأسدى/62 عبد الرحمن بن الحاجب موسى/141 عبد الرحمن بن الحكم/57 ،181 ،187 عبد الرحمن بن عبد الله بن سيد /83 عبد الرحمن بن عوف /128 عبد الرحمن بن محمد/23، 23 عبد الرحمن بن معاوية/23، 29، عبد الرحمن بن محمد بن عبد الكبير اللخمي، أبو المطرف/80 عبد الله بن إبراهيم/154 عبد الله بن إبراهيم الأصيلي/62 عبد الله بن أحمد بن حاتم الأزدي/142

عبد الله بن إسماعيل/64

أبو عبد الله بن باسه/95

أبو عبد الله بن حمدين/ 110 ،122 ،123 ،124 ،131 ،148 ،148

عبد الله بن رواحة/74

أبو عبد الله ابن عتاب/ 48 ،67، 48، 104، 105، 104، 106، 107، 106، 105، 104، 109، 109، 109، 109، 109،

169, 168, 164, 160, 159, 157, 156, 143, 139, 138, 136,

210, 206, 201, 200, 188, 179, 176, 175, 171, 170,

عبد الله بن العربي/96

عبد الله بن على/163

عبد الله بن على اللواتي/153

أبو عبد الله بن عيشون/61، 64،

عبد الله بن محمد المغراوي/218

عبد الله بن محمد النّحوي البطليوسي/62

أبوعبد الله محمد بن عمر بن الفخار/67 ،104

ابن عبدون/21، 183، 167، 87، 81، 72، 61، 41، 28، 25، 24، 22،21 ابن عبدون/

218, 217, 216, 205,

عبد الملك بن أبي عامر/50

عبد الملك بن حبيب/65، 187، 168، 187، 188،

عبد المنعم بن مروان ابن سمجون/ 163

عبد الملك بن مروان /168 ،169

عبيد الله بن فرح الطوطالقي/64 ،

عبيد الله بن محمد بن عبد الملك/158

عتيق بن عبد الجبار /163

عروة بن الورد /74

عزيزة بنت نعم الخلق/135

ابن عطية، أبو بكر غالب/ 154

ابن عطية ، أبو محمد /48 ،53 ،54

أبو على الصدفي/48، 119، 154،

علي بن أبي طالب /100

أبو على الغساني/94، 48

أبو على القالي البغدادي/71، 73،

على بن مالك/219

أبو علي المنصور بن محمد بن الحاج داود بن عمر الصنهاجي اللمتوني/88 على بن يحيى الجزيري/41

على بن يوسف/20، 21، 41، 117، 129، 163، 165

ابن عمار/ 202

أبو عمر أحمد بن محمد بن القطان/ 103

عمر بن الحسن الهوزي/ 118

عمر بن حفصون/ 112

أبو عمر بن خضر الطليطلي/ 61

عمر بن الخطاب رضي الله عنه/ 204

عمر بن عثمان بن العباس الجرسيفي/42

أبو عمر ابن القطان/ 165، 207

أبو عمرو بن سعيد الداني/ 47، 49، 50، 52، 87، 95

أبو عمران الفاسي/ 14، 105

أبو عمران القلعي/ 106

أبو عمران موسى بن خميس/ 93 أبو عمرو بن عباد بن المعتمد/ 144 عنترة/ 74 ابر: العباد/ 52 عياض، القاضي/ 48، 52، 56، 57، 73، 89، 91، 93، 105، 110، 111، 218 ,194 ,164 عیسی بن دینار/ 57 (غ) الغازي بن قيس/ 49 الغزالي/ 108، 119 (ف) ابن فاخر / 64 فاطمة بنت الزبير/ 144 الفتح بن خاقان/ 76 فرحات الدشراوي/ 42 ابن فرحون/ 54 ابن الفرضي/ 65، 66، 117 ابن الفصيح/ 108، 120 فطيس بن عيسى بن فطيس/ 114 (ق) قاسم بن أصبغ/ 62 أبو القاسم بن الأنقر السرقسطي/ 121 أبو القاسم بن سراج الأندلسي/ 36 أبو القاسم صاعد بن أحمد/ 92

اين قتيبة/ 73

```
ابن القطان/ 48، 67، 103، 104، 107، 150، 150، 159، 161، 165، 170،
                                       211, 207, 201, 188, 172
                                            ابن القلاس البطليوسي / 103
                                                       القلقشندي/ 31
                                                       ابن قنبال/ 204
                                                         ابن القيم/ 32
                                                                 (ك)
                                                       ابن الكتابي/ 80
                                                   كعب بن مالك/ 74
                                                                (J)
                                                          لوبنياك/ 41
                                                       ابن الليث/ 170
                                                    ليفي بروفنسال/ 41
                                                                 (م)
                                                         المازري/ 130
                                مالك بن أنس/ 107، 111، 160، 194
                                                          الماوردي/ 31
                                             محمد بن أحمد بن بقي/ 201
                                              محمد بن أحمد بن عون/ 88
                                           محمد بن إدريس الشافعي/ 109
                                      محمد بن إسماعيل/ 06، 163، 207
                                       محمد الأمين بن هارون الرشيد/ 100
                                          أبو محمد البطليوسي/ 93، 121
                                              محمد بن جرير الطبري/ 53
```

أبو محمد بن حزم=ابن حزم/ 07، 48، 53، 55، 55، 58، 69، 61، 66، 66، 69،

128 ,99 ,98 ,92 ,79

محمد بن خالد/ 188

محمد بن أبي الخيار/ 64

محمد بن أبي زمنين/ 62، 64

محمد بن سحنون/ 37

محمد بن زياد اللخمي/ 181

محمد الطالبي/ 43

أبو محمد بن عبد البر النمري/ 45

محمد بن عبد الرحمن بن الحكم/ 112

محمد بن عبد الله بن عبد الحكم/ 109

محمد بن عبد الله بن مسرة/ 123

محمد بن عياض/ 91، 164

أَبُو مُحَمَّد الْقَاسِم بن الْفَتْح/ 84

محمد بن هشام المهدي/ 50

محمد بن مروان بن زهر/ 79

محمد بن موسى الرازي/ 88

محمد بن يحيى بن لبابة/ 64

محمد بن يزيد/ 144

أبو محمد يوسف بن عبد القاهر بن القلاس البطليوسي/ 103

محمد بن يوسف بن الغاسل/ 149

محمود على مكي/ 42

محيي الدين صابر/ 44

المراكشي/ 04، 07، 24، 87، 182

أبو مروان عبيد الله بن محمد بن مالك/ 103

مريم بنت أبي الوليد/ 150

المسلمي/ 101 مضر التميمي الطبني/ 215 أبو المطرف ابن جُرج/ 82 أبو المطرّف عبد الرحمن بن الحكم/ 111 المعتصم بن صمادح/ 75 المعتضد عباد بن محمد/ 118 المعتمد بن عباد/ 05، 08، 77، 87، 201 ابن معمر / 87 ابن أبي المغيرة/ 118 المقدسي/ 49 المقتدر بن هود/ 75 مكى بن أبي طالب القيسى/ 47، 50، 51، 95 موسى بن السقاط/ 103 ابن الموصلي/ 86 (i) نافع بن أبي نعيم/ 49 النفزي/ 73، 89 (a) هارون الواثق/ 87 (,) ابن ورد/ 10، 37، 48، 57، 60، 90، 91، 96، 97، 107، 108، 115، 119، 115، 207 ,202 ,195 ,193 ,158 ,157 ,153 ,133 الوشاح الأندلسي/ 74 ولادة بنت المستكفي/ 76 أبو الوليد بن جهور/ 05، 08، 84، 103، 107، 215

أبو الوليد هشام بن العوام/ 144 الونشريسي/ 41، 42 (ي)

ري)

يحيى بن عبيد الله/ 109

يحيى بن علي بن غانية/ 88

يحيى بن عمر الأندلسي/ 42

يحيى بن مزيد/ 62

يحيى بن مزيد/ 52

يحيى بن يحيى/ 57، 58، 188

أبو اليُسر الرياضي/ 114

اليسع بن حزم/ 114

يوسف بن يحيى المغامي/ 65

يوسف بن تاشفين/ 16، 17، 18، 23، 24، 25، 59، 111، 114، 117، 180 يوسف بن عبد البر القرطبي أبو عمر/ 48، 55، 66، 65، 66، 87، 92، 95، 110، 111، 117، 124، 124، 164

يونس بن عبد الله/ 50

## فهرس الموضوعات

| الصفحة     | الموضوع                                                          |  |  |  |  |
|------------|------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|            | إهداء                                                            |  |  |  |  |
| شكر وتقدير |                                                                  |  |  |  |  |
| Í          | مقدمة                                                            |  |  |  |  |
| 01         | الفصل الأول: الأندلس: المدلول، التركيبة، وروافد البحث            |  |  |  |  |
| 02         | المبحث الأول: المدلول التاريخي والجغرافي لدول الطوائف والمرابطين |  |  |  |  |
| 02         | أولا: دول الطوائف                                                |  |  |  |  |
| 14         | ثانيا: دولة المرابطين                                            |  |  |  |  |
| 21         | المبحث الثاني: التركيبة البشرية للمجتمع الأندلسي                 |  |  |  |  |
| 22         | 1- العرب                                                         |  |  |  |  |
| 24         | 2- البربر                                                        |  |  |  |  |
| 25         | 3- السودان                                                       |  |  |  |  |
| 26         | 4- الموالي                                                       |  |  |  |  |
| 26         | 5- المسالمة والصقالية                                            |  |  |  |  |
| 27         | 6- النصاري                                                       |  |  |  |  |
| 28         | 7- اليهود                                                        |  |  |  |  |
| 29         | المبحث الثالث: كتب الحسبة وأهميتها في الدراسات التاريخية         |  |  |  |  |
| 30         | أولا- تعريف الحسبة                                               |  |  |  |  |
| 30         | 1-التعريف اللغوي                                                 |  |  |  |  |
| 31         | 2-التعريف الاصطلاحي                                              |  |  |  |  |
| 33         | ثانيا– أهميتها في دراسة التاريخ                                  |  |  |  |  |
| 34         | المبحث الرابع: كتب النوازل مصدرا للتاريخ الاجتماعي               |  |  |  |  |
| 34         | أولاً تعريف النوازل                                              |  |  |  |  |
| 35         | 1- الفتاوي                                                       |  |  |  |  |
| 37         | 2- الأجوبة                                                       |  |  |  |  |
| 37         | 3- المسائل                                                       |  |  |  |  |

| 38  | 4- الأحكام                                                                          |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 39  | ثانيا– أهمية كتب النوازل في دراسة التاريخ                                           |  |
| 43  | الفصل الثاني: العلم والعلماء في عصري الطوائف والمرابطين                             |  |
| 44  | المبحث الأول: الازدهار العلمي في عصري الطوائف والمرابطين                            |  |
| 48  | المبحث الثاني: العلوم والمعارف في عصري الطوائف والمرابطين                           |  |
| 48  | أولا – العلوم النقلية                                                               |  |
| 48  | 1-القرآن وعلومه                                                                     |  |
| 55  | 2-الحديث                                                                            |  |
| 57  | 3—الفقه                                                                             |  |
| 69  | ثانيا—علوم اللغة العربية                                                            |  |
| 69  | 1-النحو                                                                             |  |
| 71  | 2-اللغة                                                                             |  |
| 72  | 3–الأدب                                                                             |  |
| 78  | ثالثا—العلوم العقلية                                                                |  |
| 78  | 1- الطب                                                                             |  |
| 83  | 2– الهندسة                                                                          |  |
| 84  | المبحث الثالث: المؤسسات التعليمية                                                   |  |
| 84  | أولا- المساجد                                                                       |  |
| 86  | ثانيا– الكتاتيب                                                                     |  |
| 88  | ثالثا– المكتبات                                                                     |  |
| 91  | رابعا— بيوت العلماء                                                                 |  |
| 91  | المبحث الرابع: حياة العلماء ودورهم في المجتمع الأندلسي خلال عصري الطوائف والمرابطين |  |
| 92  | أولا: النشاط العلمي                                                                 |  |
| 92  | 1 - التأليف                                                                         |  |
| 95  | 2- التدريس                                                                          |  |
| 97  | 3- الأجوبة عن أسئلة الطلاب                                                          |  |
| 101 | 4- التأديب                                                                          |  |

| 103 | ثانيا: العلاقات بين العلماء                                |  |
|-----|------------------------------------------------------------|--|
| 103 | 1- ثناء العلماء على بعضهم                                  |  |
| 104 | 2- المراسلات بين العلماء                                   |  |
| 109 | 3- المناظرات والردود                                       |  |
| 112 | ثالثا: دور العلماء في الحياة الدينية والسياسية             |  |
| 112 | 1- دور العلماء في الدفاع عن ثوابت الدين                    |  |
| 116 | 2- دور العلماء في الحياة السياسية                          |  |
| 118 | رابعا: الحياة الطبيعية للعلماء                             |  |
| 118 | 1- سكني العلماء ووظائفهم                                   |  |
| 120 | 2- محن العلماء ومشاكلهم                                    |  |
| 123 | الفصل الثالث: الحياة الاجتماعية في عصري الطوائف والمرابطين |  |
| 123 | المبحث الأول: الأسرة الأندلسية.                            |  |
| 123 | أولا- الزواج قبل البناء وبعده                              |  |
| 130 | ثانيا- الخلافات الزوجية والانفصال                          |  |
| 138 | ثالثا ۔ الميراث                                            |  |
| 140 | المبحث الثاني: الحياة الدينية                              |  |
| 140 | أولا– عقيدة أهل الأندلس                                    |  |
| 141 | ثانيا- محاربتهم للبدع والمخالفات                           |  |
| 144 | ثالثا– الأركان العملية                                     |  |
| 153 | المبحث الثالث: القضاء والحسبة ودورهما في المجتمع الأندلسي  |  |
| 153 | أولا– القضاء                                               |  |
| 155 | 1- مجالات نظر القاضي                                       |  |
| 155 | 2- الخصماء والوكلاء                                        |  |
| 156 | 3- الشهادة والشهود                                         |  |
| 158 | 4- الإعذار                                                 |  |
| 159 | 5- اليمين                                                  |  |
| 161 | 6- الشورى                                                  |  |

| 162 | 7- الاستنابة في القضاء                                                         |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|--|
| 163 | 8- ناقلو المراسلات وكتّاب القاضي                                               |  |
| 164 | 9- إصدار الاحكام                                                               |  |
| 164 | 10- الرقابة وعمل القضاة                                                        |  |
| 167 | ثانيا الحسبة والسوق                                                            |  |
| 168 | 1- مراقبة المكاييل والموازين                                                   |  |
| 170 | 2- أنواع الغش                                                                  |  |
| 171 | 3- أنواع العقوبات                                                              |  |
| 172 | 4- أنواع المعاملات التجارية                                                    |  |
| 173 | 5– أنواع المبيعات                                                              |  |
| 179 | 6- الصلاة في الأسواق                                                           |  |
| 180 | المبحث الرابع: الوظائف والحرف في المجتمع الأندلسي خلال عصري الطوائف والمرابطين |  |
| 180 | أولا: الوظائف السلطانية والخطط الدينية                                         |  |
| 180 | 1- الإمامة والخطابة                                                            |  |
| 182 | 2- الكتابة                                                                     |  |
| 182 | 3- الإشراف على المدينة                                                         |  |
| 183 | 4- خطة الوثائق                                                                 |  |
| 183 | ثانيا: الوظائف العامة                                                          |  |
| 183 | 1- الفلاحة والرعي                                                              |  |
| 184 | 2- خرص الحبوب والثمار                                                          |  |
| 186 | 3- نقل البضائع                                                                 |  |
| 186 | المبحث الخامس: مظاهر وعادات المجتمع الأندلسي                                   |  |
| 186 | أولا: التكافل الاجتماعي                                                        |  |
| 186 | 1- الأحباس                                                                     |  |
| 189 | 2- التبرعات                                                                    |  |
| 191 | ثانيا: حياة أهل القرى                                                          |  |
| 191 | 1- نوازل المياه                                                                |  |

| 193 | 2- تربية الحيوانات                         |  |  |  |
|-----|--------------------------------------------|--|--|--|
| 194 | ثالثًا: الفئات المهمشة                     |  |  |  |
| 194 | 1 – الأيتام                                |  |  |  |
| 196 | 2- الرقيق                                  |  |  |  |
| 201 | رابعًا: عادات أهل الذمة                    |  |  |  |
| 201 | 1. لباس أهل الذمة                          |  |  |  |
| 204 | 2 أعياد أهل الذمة                          |  |  |  |
| 206 | 3. تجاوزات أهل الذمة                       |  |  |  |
| 206 | خامسًا: الشعائر الجنائزية                  |  |  |  |
| 206 | 1- اتباع الجنائز وقراءة القرآن عليها       |  |  |  |
| 207 | 2- وصف المقابر والمنكرات المتعلقة بما      |  |  |  |
| 209 | سادسًا: النزاعات والجرائم                  |  |  |  |
| 209 | 1- النزاعات والخصومات                      |  |  |  |
| 214 | 2- الجرائم والجنايات                       |  |  |  |
| 222 | الخاتمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |  |  |
| 225 | الملاحق                                    |  |  |  |
| 236 | قائمة المصادر والمراجع                     |  |  |  |
| 251 | الفهارس                                    |  |  |  |
| 252 | فهرس الآيات القرآنية                       |  |  |  |
| 254 | فهرس الأحاديث النبوية                      |  |  |  |
| 255 | فهرس الأعلام                               |  |  |  |
| 269 | فهرس الموضوعات                             |  |  |  |
| 274 | ملخص                                       |  |  |  |
| 279 | ملخص بالإنجليزية summary                   |  |  |  |

### ملخص:

شكّلت الدراسات الاجتماعية والبحث في تاريخ الشخصيات العلمية الفاعلة أهم التوجهات الحديثة في البحث التاريخي، نظرا لتنوع المقاربات التي يمكن توظيفها لقراءة الخبر التاريخي، وأبرزُها مناهج علم الاجتماع التي يُعوّل عليها كثيرا في تفكيك التاريخ الحَدَثي لدراسة حالة المجتمع مع مختلف التحولات التي تطرأ عليه، وتُشكّل في عمومها تصورا عاما ينطلق من حيثيات دقيقة وأحداث عميقة؛ لرسم صورة غايتها بلوغ الحقيقة التاريخية.

ولا غرو في أن بحثي هذا في أطروحة الدكتوراه والموسوم بـ" الحياة العلمية والاجتماعية والاغرو في عصري الطوائف والمرابطين (422-422) بالأندلس من خلال كتب الحسبة والنوازل في عصري الطوائف مادة كتب النوازل والحسبة 539هـ/1144-1031م)" يندرج ضمن هذا المنحى الذي يوظف مادة كتب النوازل والحسبة كرافدٍ أساسي في الدراسة الاجتماعية، لأن أحداثها تتعرض لمختلف أوضاع المجتمع، وما يرتبط بما من مؤثرات، أو ما يتصل بما من متغيرات.

وقد كان اختيار المجال الزمني والمكاني للدراسة لاعتبارات منهجية مؤسسة، كون عصري الطوائف والمرابطين يدخلان ضمن عصر الكتابة التاريخية الكبرى من حيث كمّها وكيفها في الغرب الإسلامي.

وقد جاء هذا البحث في مقدمة وثلاثة فصول؛ اشتملت المقدمة على عناصر لابد من وجودها في جميع مقدمات البحث الأكاديمي، وهي أهمية الموضوع والتعريف به، وأسباب اختياره، ثم طرح الإشكالية التي تنبني عليها الأطروحة، ثم ذكر الخطة التي انتهجتُها من أجل الإجابة عن التساؤلات المذكورة في الإشكالية، ولأن لكل بحث علمي منهجًا ينبغي اتباعه؛ فقد اعتمدت المنهج التاريخي القائم على الوصف والتحليل والمبني على آلية الملاحظة، والتي من خلالها أسعى لإيضاح ملامح الفرضية التي افترضتها، وبالتالي الوصول إلى النتائج، كما ذكرتُ

في هذه المقدمة الدراسات السابقة لموضوع البحث، ذلك لأن هذا الموضوع لم يكن وليد عصره؛ بل شاركه غيره في بعض حيثياته، وإن كانت هناك اختلافات بين موضوع بحثنا وما سبقه من دراسات كما بينته في المقدمة، ثم إن كل باحث تعيقه صعوبات وتعترضه في طريق بحثه عقبات، ومن أهم الصعوبات التي وجدها خلال إنجازي هذا البحث؛ صعوبة التعامل مع كتب النوازل التي اشتملت على مصطلحات علمية دقيقة تدور في فلك الفقه، تتميز بعسرها وصعوبة فك بعض رموزها، إلا إذا تمرّس الباحث عليها تمرسا طويلا، ثم بعض هذه المصطلحات هي وليدة عصر مضى عليه عشرة قرون كاملة، ولا تكاد تجدها مستعملة فيما لحق من العصور، إلى غير ذلك من الصعوبات الأخرى التي ذكرها في موضعها.

قسمت هذه الأطروحة إلى ثلاثة فصول، يبحث الفصل في كتب الحسبة والنوازل كونما رافدا نمن روافد التاريخ الاجتماعي، ثم تناولت في الفصلين التاليين الشقين الأساسيين لهذه الدراسة ، أحدهما بحثت فيه الحياة العلمية بالمجتمع الأندلسي، والثاني درست فيه الحياة الاجتماعية بالأندلس، وكلاهما محدد بعصري الطوائف والمرابطين الذي يشتمل على المرحلة الزمنية المحددة (422 –538ه/1031 – 1144م)، وأهمية هذه الدراسة في كونما انفردت عن الدراسات السابقة بالارتكاز أساسا على كتب الحسبة والنوازل، وإن كانت بعض الدراسات قد شاركتها في الاعتماد على أحد هذين الرافدين، ، ومع ذلك كان تناولها مقصورا على ظاهرة محدودة وليس شاملا كدراستنا هذه، أو لم يكن ارتكازها على هذه المصادر إلا يسيرا.

ولقد بيّنت الدراسة بإسهاب هذه المصادر المهمة في دراسة التاريخ الاجتماعي والثقافي وغيرهما من مجالات التاريخ، فعرّفَت بالحسبة والمحتسب وما يتعلق بهذا النظام من شروط وآداب، وما ألف فيه من تآليف، كما تحدّثت عن كتب النوازل الفقهية، وأنها جاءت بصيغ مختلفة، وأسَامٍ متنوعة؛ كالفتاوى؛ والأجوبة؛ والمسائل وغيرها، وبينت الأطروحة أن عصر الدراسة كان حافلا بهذا النوع من التآليف.

كما تطرقت هذه الدراسة أيضا إلى الحديث عن التنوع العلمي والمعرفي الذي عرفته بلاد الأندلس ذلك لأنه اجتمع فيها كثير من العلماء في شتى العلوم والفنون، ومختلف الميادين، سواء تعلق ذلك بالعلوم الشرعية أو العلوم اللغوية، أو ما سوى ذلك من العلوم العقلية كالطب والهندسة وغيرها.

وفصَّلت الرسالة بعد ذلك في بيان أنواع العلوم، وتطرقت لأهم المؤسسات التعليمية التي كانت تدرس بها العلوم؛ وتُكتسب فيها المعارف، وأهمهما المساجد والمكتبات والكتاتيب، وبيوت العلماء، ثُمّ تحدثتِ الدراسة عن حياة العلماء الطبيعية في سكناهم ومشاكلهم وما يتعرضون له من محن كباقي طوائف المجتمع، مع بيان أدوارهم التي أدّوها خدمة للدولة والعامة من الناس

أما الفصل الثاني من هذه الدراسة فقد خصصته للحياة الاجتماعية بالأندلس في عصرى الطوائف والمرابطين، وذلك بالحديث عن مجموعة نقاط مهمة لا بد من التطرق لها.

فكان الحديث أولا عن الأسرة الأندلسية ومكوناتها، وكيف كانت تتم مراسم الخطبة والزواج، وما هي متطلبات المهر ونفقات العرس...إلخ.

ويلي ذلك مبحث آخر تحدثت فيه عن الحياة الدينية للمجتمع الأندلسي، خصوصا ما يتعلق بالعقيدة السائدة في هذا المجتمع، وكيف وُجدت بعض الفئات التي تخالف الاعتقاد السني السائد، كما أبرزت دور العلماء في الحفاظ على النسيج الديني الإسلامي وذلك بمحاربة الدخيل من البدع والمحدثات، بل وعقوبة من تدعو الضرورة إلى عقوبته حتى لا يستشري فساده في المجتمع.

وفي هذا المبحث أيضاكان الحديث عن الأركان العملية لدين الإسلام كالصلاة وما يتعلق بها، كما أَبْرَزتُ الدراسة ما يتعلق بالحج الذي كان عسيرا على أهل هذه البلاد بسبب

المخاوف والمخاطر لقاصد الحج، مما جعل بعض الفقهاء يفتي بسقوط الحج عنهم، كما أبرزَتْ الدراسة فرض الجهاد على الأندلسيين المتاخمين لبلاد العدو، وكانت الحروب بينهم سجالا، ولا سيما بعد سقوط الخلافة الأموية وتفكك الأندلس وانتقال الحُكم إلى أيدي أُسرٍ مشتتة في أقاليم الأندلس وجهاتها.

وكان من مباحث الدراسة في هذا الفصل النظم، والهياكل المهمة في المجتمع الأندلسي، بدءا بنظام القضاء وما يتعلق به من مسائل مهمة عكست لنا كثيرا من صور المجتمع الأندلسي من خلال جملة المسائل الواردة في كتب النوازل، ثم انتقلت بعدها لبيان نظام الحسبة الذي يقوم أساسا على عمل المحتسب الذي يعرف بصاحب السوق، وهو الذي يحرص على تطبيق الأوامر، ومراقبة الأسواق والمخالفات الكائنة فيها...إلخ.

أما المبحث الثالث من هذا الفصل فخصص للحديث عن الوظائف والحرف، وبحثته في عنصرين، عنصر تعلق بالوظائف السلطانية والخطط الدينية، وعنصر آخر تعلق بالوظائف العامة.

ثم جاء المبحث الرابع متحدثا عن بعض فئات المجتمع كأهل القرى والفئات المهمشة، وأهل الذمة، وعن مظاهر وعادات المجتمع الأندلسي، ثم جاء الحديث عن مظاهر سلبية أوضحتها المصادر.

ثم بعد هذه الجولة في مباحث الأطروحة ذكرنا خاتمة لما توصلنا إليه من نتائج، وما رأينا إبداءه من اقتراحات لعلها تفيد القارئ، وتنفع الباحث، وتفتح آفاقا لطلاب الدراسات العليا ليخوضوا غمار البحث في مجالات لا تزال تحتاج إلى توسيع أو إيضاح، وهذا شأن القراءة المثمرة التي تُنتج الأفكار، ورُبّ مشروع كبير كان ثمرة قراءة جملةٍ أو كلمةٍ قدحت في ذهن

القارئ فكرةً رأى البحث فيها، فصارت بعدُ مشروعا علميا عظيما يتفيأ القراءُ ظلالَه ويقطفون ثماره.

### **Summary:**

Social studies and research into the history of influential scientific figures have become key modern trends in historical research. This is due to the variety of approaches that can be employed to interpret historical events, most notably sociological methods, which are heavily relied upon to deconstruct event-based history to study the state of society and its various transformations. These methods generally provide a broad perspective based on precise details and deep events, aiming to achieve historical truth.

It is no surprise that my doctoral thesis, titled "Scientific and Social Life in Andalusia through the Books of Hisba and Nawazil during the Taifa and Almoravid Periods (422-539 AH / 1031-1144 AD)," falls within this trend. It utilizes the materials from the books of Nawazil and Hisba as a primary source for social study, as their events cover various societal conditions and related influences or changes.

The choice of the temporal and spatial scope of the study was based on methodological considerations. The Taifa and Almoravid periods are part of the era of significant historical writing in the Islamic West, both in quantity and quality.

This research is presented in an introduction and three chapters. The introduction includes essential elements found in all academic research introductions: the importance of the topic, its definition, reasons for choosing it, the problem statement on which

the thesis is based, and the plan I followed to answer the questions posed in the problem statement. Since every scientific research requires a methodology, I adopted the historical method based on description and analysis, utilizing observation to clarify the features of the hypothesis I proposed, and thus reach conclusions. I also mentioned previous studies on the research topic, as this topic is not entirely new; others have shared some aspects of it, although there are differences between my research and previous studies, as explained in the introduction. Every researcher faces difficulties and obstacles in their research journey. One of the main challenges I encountered was dealing with the books of Nawazil, which contain precise scientific terms related to jurisprudence, characterized by their complexity and difficulty in deciphering some of their symbols, unless the researcher has long-term experience with them. Additionally, some of these terms are from an era that passed a thousand years ago and are rarely used in subsequent periods, among other difficulties mentioned in the relevant section.

I divided this thesis into three chapters. The first chapter examines the books of Hisba and Nawazil as a source of social history. The following two chapters address the two main aspects of this study: one explores the scientific life in Andalusian society, and the other studies the social life in Andalusia, both within the specified timeframe of the Taifa and Almoravid periods (422-539 AH / 1031-1144 AD). The importance of this study lies in its

unique focus on the books of Hisba and Nawazil, although some studies have also relied on one of these sources. However, their scope was limited to a specific phenomenon and not as comprehensive as this study, or their reliance on these sources was minimal.

The study elaborated on these important sources for studying social and cultural history and other historical fields. It introduced the Hisba system, the Muhtasib (market inspector), and related conditions and ethics, as well as the literature written on this subject. It also discussed the books of Nawazil (jurisprudential cases), which came in various forms and names, such as fatwas, responses, and issues. The thesis highlighted that the study period was rich in this type of literature.

This study also addressed the scientific and intellectual diversity that Andalusia experienced, as it brought together many scholars in various sciences and arts, and different fields, whether related to religious sciences, linguistic sciences, or other experimental sciences such as medicine and engineering.

The study then detailed the types of sciences and the scholars renowned for the, and the study addressed the most important educational institutions where sciences were taught and knowledge was acquired, primarily mosques, libraries, kuttabs (elementary schools), and scholars' houses.

The study also discussed the daily lives of scholars, their residences, the challenges they faced, and the hardships they endured, similar to other social groups.

The second chapter of this study was dedicated to social life in Andalusia during the Taifa and Almoravid periods, covering several important points. First, it discussed the Andalusian family and its components, the customs of engagement and marriage...etc

Another section discussed the religious life of Andalusian society, particularly the prevailing beliefs and the presence of groups that deviated from the dominant Sunni belief. It emphasized the role of scholars in maintaining the Islamic religious fabric by combating innovations and heresies and punishing those whose actions necessitated it to prevent their corruption from spreading in society.

This section also covered the practical pillars of Islam, such as prayer and related practices, The study also addressed the difficulties Andalusians faced in performing the pilgrimage due to fears and dangers, leading some jurists to issue fatwas exempting them from it, The study also emphasized the obligation of jihad for Andalusians living near enemy territories, with frequent wars, especially after the fall of the Umayyad Caliphate and the fragmentation of Andalusia into regions ruled by various families.

The study also examined the systems and structures important in Andalusian society, starting with the judicial system and related issues, reflecting many aspects of Andalusian society through various cases mentioned in the books of Nawazil, It also explained the Hisba system, primarily the role of the Muhtasib (market inspector), who ensured the implementation of orders, monitored markets and violations...etc.

The third section of this chapter focused on professions and crafts, divided into two parts: one related to governmental and religious positions, and the other to general professions.

The fourth section discussed various social groups such as villagers, marginalized groups, and dhimmis (non-Muslims living under Muslim rule) and social customs and traditions in Andalusian society. The study highlighted negative aspects mentioned in sources.

Finally, the study concluded with a summary of findings and suggestions for future research, hoping to benefit readers and researchers and open new avenues for postgraduate students to explore areas needing further expansion or clarification. This is the essence of fruitful reading that generates ideas, where a significant project might stem from a single sentence or word that sparks an idea in the reader's mind, leading to a substantial scientific endeavor that benefits future readers.



# People's Democratic Republic of Algeria Ministry of Higher Education and Scientific Research University of Algiers 1 Benyoucef Benkhedda Faculty of Islamic Sciences



Department of Arabic Language and Islamic Civilization

Scientific and social life in Andalusia through books of hisbah and fatwas in the era of the Taifas and Almoravids (539-422AH/1031-1144 AD)

A thesis submitted for the degree of Doctor of Science in Islamic Sciences

Specialization: Islamic Civilization

Student preparation: Brahim Benhalima

Academic year: 1446-1447 AH / 2024-2025 AD



## People's Democratic Republic of Algeria Ministry of Higher Education and Scientific Research University of Algiers 1 Benyoucef Benkhedda Faculty of Islamic Sciences



Department of Arabic Language and Islamic Civilization

Scientific and social life in Andalusia through books of hisbah and fatwas in the era of the Taifas and Almoravids (539-422AH/1031-1144 AD)

A thesis submitted for the degree of Doctor of Science in Islamic Sciences

Specialization: Islamic Civilization

Student preparation: Supervised by Professor Dr:
Brahim Benhalima Toufik Mazari Abdel Samad

| Name and surname |                                      | Academic degree               | The attribute |
|------------------|--------------------------------------|-------------------------------|---------------|
| 01               | Professor: Sidahmed Bennamani        | Professor of Higher Education | President     |
| 02               | Professor: Toufik Mazari Abdel Samad | Professor of Higher Education | Member        |
| 03               | Professor: Afifa kharroubi           | Professor of Higher Education | Member        |
| 04               | Professor: Samia Djabbari            | Professor of Higher Education | Member        |
| 05               | Professor: Moussa Houari             | Professor of Higher Education | Member        |
| 06               | Dr: Elmounaouar Aouad                | Professor Lecturer (A)        | Member        |

Academic year: 1446-1447 AH / 2024-2025 AD